©9.

mpogsibilia

REVISTA INTERNACIONAL DE ESTUDIOS LITERARIOS

RESONANCIAS ESPECTRALES: TADEUSZ KANTOR
Y JUAN MAYORGA FRENTE A LA MEMORIA
Y EL OLVIDO

Z0OE MARTIN LAGO
Universidad Internacional de La Rioja / Universidad de Salamanca

Resumen

Este articulo analiza las resonancias entre el
Teatro de la Muerte de Tadeusz Kantor y la
dramaturgia de Juan Mayorga, con especial
atenciéon a Himmelweg (2003), El cartégrafo
(2010) y Reikiavik (2012). Desde marcos tedricos
como la espectralidad (Derrida), la posmemoria
(Hirsch) y la concepcién benjaminiana de
la historia como interrupcién, se examinan
tres ejes fundamentales: la configuracion del
tiempo escénico, la corporalidad espectral y
las estrategias dramatirgicas del silencio y lo
siniestro. El andlisis revela que, aunque Kantor
trabaja desde el trauma vivido y Mayorga desde la
memoria heredada, ambos comparten una misma
apuesta ética y politica: convertir el teatro en un
espacio de resistencia frente al olvido.

Palabras clave: Tadeusz Kantor, Juan Mayorga,
Teatro espectral, Memoria, Posmemoria, Silencio,
Lo siniestro.

zoemartinlago@gmail.com

Recibido: 22/09/2025
Aceptado: 30/10/2025

Abstract

This article examines the resonances between
Tadeusz Kantor’s Theatre of Death and the
dramaturgy of Juan Mayorga, focusing on
Himmelweg (2003), El cartografo (2010),
and Reikiavik (2012). Drawing on theoretical
frameworks such as spectrality (Derrida),
postmemory (Hirsch), and Benjamin’s conception
of history as interruption, the analysis explores
three key dimensions: the configuration of stage
time, spectral corporeality, and the dramaturgical
strategies of silence and the uncanny. The study
argues that, while Kantor works from lived trauma
and Mayorga from inherited memory, both share
the same ethical and political commitment: to
conceive theatre as a spectral space of resistance
against oblivion.

Keywords: Tadeusz Kantor, Juan Mayorga,
Spectral Theatre, Memory, Postmemory, Silence,
The Uncanny.

Introduccion. Resonancias espectrales: un teatro contra el
olvido

El soci6logo aleman Hartmut Rosa (2019) recurre a la metafora del diapasén para explicar
el fendmeno de la resonancia: cuando dos instrumentos vibran en la misma frecuencia, al
hacer sonar uno, el otro responde “por simpatia”, sin contacto fisico directo. Esta imagen
resulta fértil para pensar los vinculos entre poéticas teatrales distantes en el tiempo vy el
espacio, pero que coinciden en una misma vibracién ética ante el trauma y la memoria.

mposgsibilia 30 (2025): 105-117
DOI: 10.30827/impossibilia.302025.34777 105
ISSN- & 2174- 2464



mailto:zoemartinlago@gmail.com
https://orcid.org/0000-0001-9682-4378
https://orcid.org/0000-0001-9682-4378

El presente articulo analiza las resonancias entre el Teatro de la Muerte de Tadeusz
Kantor y la dramaturgia de Juan Mayorga, con especial atenciéon a Himmelweg (2003),
El cartografo (2010) y Reikiavik (2012). La hipdtesis central sostiene que la concepcion
kantoriana de la escena como espacio de la muerte, donde los cuerpos y los objetos se
presentan como despojos, encuentra eco en las estrategias dramattrgicas de Mayorga,
quien articula un teatro de la ausencia marcado por el silencio y la fragmentariedad. Este
paralelismo no debe entenderse en términos de influencia lineal, sino como un proceso
de resonancia: la poética mayorguiana se deja afectar por la vibracién kantoriana vy, al
mismo tiempo, hace emerger nuevas ondas desde sus propias coordenadas histéricas y
estéticas.

La pertinencia de este didlogo se refuerza si atendemos a los contextos en los
que ambos creadores producen su obra. Kantor desarrolla su Teatro de la Muerte en la
Polonia de posguerra, atravesada por la devastacién del Holocausto y sometida luego al
control cultural del régimen comunista. Su escena se puebla de objetos fantasmales y
gestos repetidos que testimonian desde el silencio. Mayorga, por su parte, escribe en la
Espana democratica tras la dictadura franquista, en un momento atravesado por la dificil
gestion de la memoria histérica. En su dramaturgia, el trauma se presenta como herencia
diferida, como deuda pendiente con las victimas del franquismo y de la Shoah.

La relevancia de estudiar este vinculo excede el interés comparativo. En la
investigacion contempordnea los debates sobre la memoria han cobrado una intensidad
renovada: desde la relectura critica de la Shoah hasta la recuperacion de pasados
coloniales o dictaduras, el teatro se ha consolidado como espacio privilegiado para
elaborar traumas colectivos y desafiar relatos oficiales. En este horizonte, poner en
didlogo a Kantor y Mayorga permite explorar como, desde contextos distintos, ambos
configuran un teatro que interrumpe los discursos hegemonicos de la historia y plantea
una experiencia ética de la memoria.

Una aportacion que consideramos relevante de esta investigacion es la de proponer
laidea de un teatro espectral transnacional, entendido como practica estética que, més alla
de fronteras geograficas y temporales, convoca en la escena lo ausente y lo silenciado. A lo
largo del andlisis se examinara este didlogo desde tres ejes fundamentales: la concepcion
del tiempo escénico, la corporalidad espectral y las estrategias dramaturgicas del silencio
y lo siniestro. Con ello se busca mostrar como Kantor y Mayorga despliegan un teatro
que resiste al olvido y que obliga al espectador a sostener la mirada frente a la ausencia.

El anédlisis se enmarca en la distinciéon formulada por Antonia Amo Sdnchez
(2020) entre dramaturgias “Plutén” y “Orfeo”, que describe dos modos de relacién con
el trauma: el testimonio directo y la memoria heredada. Esta tipologia permite situar a
Kantor y Mayorga en un mismo horizonte politico desde coordenadas histéricas distintas.

Metodologia

Este estudio se inscribe en una linea de investigacion que entiende el teatro no solo como
un dispositivo de representacion, sino como una practica de memoria y una forma de
pensamiento encarnado. Desde esta perspectiva, el andlisis propuesto se apoya en la
articulacion de tres operaciones complementarias. En primer lugar, el examen textual

mposgsibilia 30 (2025): 105-17 106
DOI: 10.30827/impossibilia.302025.34777




y dramatdrgico de las obras, que permite atender a las estructuras narrativas y a los
recursos escénicos que trabajan con la ausencia —como el silencio, la repeticion o la
fragmentacién—, asi como a la configuracion del tiempo y del espacio escénico. En
segundo lugar, la contextualizacion tedrica, que toma como referencia las aportaciones
de la teoria del teatro posdramatico, los estudios de memoria y las reflexiones sobre la
presencia de lo ausente, con el fin de situar a Kantor y Mayorga en un marco conceptual
que ilumine tanto sus afinidades como sus divergencias. Por Gltimo, la lectura comparada
de sus poéticas, entendida no como bisqueda de homologias ni de influencias directas,
sino como un ejercicio de resonancia: un procedimiento que pone en relacion
experiencias estéticas distintas para mostrar como dialogan de manera transversal en
torno a la representacion del trauma y la construccién de la memoria.

Para ello se pondra el foco en algunas de las obras clave de ambos autores: La
clase muerta (1975), Wielopole, Wielopole (1980) y jQue revienten los artistas! (1985)
de Tadeusz Kantor, junto con Himmelweg (2003), El cartégrafo (2010) y Reikiavik
(2012) de Juan Mayorga. Esta seleccion responde a la voluntad de establecer un corpus
equilibrado que permita examinar resonancias concretas entre ambas poéticas. La clase
muerta y Himmelweg comparten el recurso a la representacion vacia y la repeticion
como signo de ausencia; Wielopole, Wielopole y El cartégrafo articulan la memoria a
partir de espacios cargados de huellas —la casa familiar y la ciudad-palimpesto— donde
los objetos se convierten en restos aurdticos; mientras que jQue revienten los artistas!
y Reikiavik despliegan una reflexion metateatral y politica sobre la condicién del arte
en el siglo xx. Estos pares permiten abordar de manera paralela los tres ejes de analisis
propuestos —tiempo, corporalidad y silencio/siniestro—, justificando asi la pertinencia
del conjunto elegido.

De este modo, la metodologia adoptada permite abordar los textos y las puestas en
escena desde una perspectiva cualitativa y hermenéutica, atenta tanto a la materialidad
del hecho escénico como a las realidades culturales en que se inscriben. Al concebir el
teatro como un lugar de memoria de la corporalidad fantasmatica, el andlisis se orienta a
identificar las estrategias con que Kantor y Mayorga convierten la escena en un espacio de
aparicion inquietante, donde lo ausente acude como huella y lo histérico se transforma
en experiencia ética para el espectador.

Marco tedrico. Espectros, ruinas y memorias heredadas

La relacion entre las poéticas de Tadeusz Kantor y Juan Mayorga ha sido explorada por
Ana Maria Gémez Valencia (2017), cuyo estudio “La puesta en escena de la memoria:
una elipse cuyos focos son Kantor y Mayorga” constituye una referencia ineludible para
situar el didlogo entre ambos autores en el horizonte ético de la representacién del trauma.
Por otra parte, la reflexion sobre la memoria y la representacion del pasado en el teatro
de Mayorga ha dado lugar a una sélida linea de investigacién que incluye hasta la fecha
mas de una decena de tesis doctorales en los Gltimos afos y un sinfin de publicaciones
cientificas. De entre todos estos trabajos cabe destacar, por su afinidad con el enfoque
que aborda la presente investigacion, la tesis doctoral de Robert March Tortajada (2014),

mposgsibilia 30 (2025): 105-17 107
DOI: 10.30827/impossibilia.302025.34777




Memoria y desmemoria, poética y pensamiento en la dramaturgia de Juan Mayorga; la
tesis de Zoe Martin Lago (2017), El teatro de Juan Mayorga: imaginacion, memoria y
mayeéutica, la tesis de Francisco Manuel Faura Sanchez (2019), Juan Mayorga y el teatro
de la memoria en el contexto social y literario de comienzos de milenio, y la de Francisco
Javier Otero Garcia (2021), Juan Mayorga: de la dramaturgia a la escenificacion. Teatro
de pensamiento y experiencia critica. Estas aportaciones han consolidado un marco de
andlisis fundamental desde el que la presente propuesta busca ampliar la discusion hacia
una perspectiva comparada y transnacional, centrada en la categoria de la espectralidad
y en la resonancia ética que comparten Kantor y Mayorga frente al olvido.

El andlisis de las poéticas de Kantor y Mayorga se sostiene en un escenario
conceptual que integra aportaciones de la filosofia, la estética y los estudios teatrales,
orientadas a pensar la memoria desde la categoria de la espectralidad.

En este sentido, Jacques Derrida (1995) constituye un punto de partida fundamental
al concebir el espectro no como la mera aparicién de un muerto, sino como una figura
que desestabiliza las oposiciones tradicionales entre presencia y ausencia, vida y muerte,
pasado y presente. Para Derrida, el espectro desquicia el tiempo y obliga a reconsiderar
la historicidad como un campo abierto, en el que lo desaparecido insiste en el presente
sin poder clausurarse. Esta concepcion ha tenido una amplia recepcién en los estudios
teatrales, donde se ha vinculado con la capacidad de la escena para hacer comparecer
lo que ya no esta.

La recepcion de esta nocién derridiana en el ambito teatral ha sido amplia y
muy variada. Marvin Carlson, en The Haunted Stage (2003), reconoce su deuda con
Spectres de Marx y desarrolla la idea de que todo teatro estd inevitablemente habitado
por espectros: cada representaciéon convoca la memoria de puestas en escena pasadas
y convierte el escenario en una maquina de memoria. En esta linea, también Nicholas
Ridout (2006) retoma la formulacién derridiana para pensar a la experiencia teatral como
espacio de incomodidad y ruina, ampliando el campo abierto por Carlson. En el contexto
hispano, José Antonio Sanchez vincula la espectralidad con las practicas de memoria en
la escena actual, mostrando en Practicas de lo real en la escena contemporanea (2007)
como se convierte en una categoria estética y politica decisiva.

En estrecha relaciéon con este concepto, resulta productiva la categoria de lo
siniestro (das Unheimliche) formulada por Sigmund Freud en 1919. Lo siniestro designa
aquello que, siendo familiar, se vuelve extraio e inquietante, desestabiliza la percepcion
de lo cotidiano y revela la fragilidad de las fronteras entre lo conocido y lo desconocido,
lo vivo y lo inerte. Lo siniestro introduce una perturbacién en la experiencia temporal y
afectiva, pues convoca lo reprimido o lo ausente en el coraz6n mismo de lo presente. En
el dmbito teatral, esta categoria ha permitido pensar los procedimientos dramatdrgicos
que transforman objetos ordinarios —como pupitres, mufecos o espacios domésticos—
en presencias fantasmaticas cargadas de inquietud. Su fecundidad radica en mostrar
como la escena puede convertir lo cotidiano en escenario de lo intolerable, obligando
al espectador a confrontar lo que parecia préximo y seguro como si fuese radicalmente
extrano.

El segundo nucleo estético del que nos serviremos en el presente analisis es la
nocion de memoria que desarrolla Walter Benjamin en sus Tesis sobre la filosofia de la
historia (1940), de la que el propio Mayorga se confiesa deudor. Frente a la idea de una

mpossibilia 30 (2025): 105-117 108
DOI: 10.30827/impossibilia.302025.34777




historia lineal y progresiva, Benjamin concibe el pasado como constelacién de ruinas
que irrumpe en el presente en forma de reldmpago. La historia, asi entendida, no es
continuidad sino interrupcién: irrupcion de lo olvidado que resiste a ser integrado en un
relato totalizador. La recepcién del pensamiento benjaminiano en el dmbito teatral ha
girado en torno a tres nociones que resultan decisivas para la presente investigacion: la
memoria, la ruina y la interrupcién. Hans-Thies Lehmann (2013) retoma explicitamente
estatesisal caracterizar el teatro posdramatico como una practica que rompe la continuidad
de la narracién y se abre a la légica del fragmento. En una linea afin, Elinor Fuchs, en
The Death of Character (1996), ha interpretado la disolucién del drama tradicional como
una forma de ruina estética, donde el personaje deja de sostener una totalidad coherente
y se transforma en vestigio de un orden narrativo desaparecido. Y de nuevo José Antonio
Sanchez (2007, 2016) ha reivindicado la vigencia del legado de Benjamin para pensar
el teatro como practica de memoria, al concebir la escena como espacio de ruina y
de interrupcién que expone lo incompleto de la historia, como aparicién aurdtica que
interrumpe la linealidad del tiempo y abre un espacio de contemplacién critica.

Por dltimo, la nocion de “posmemoria” formulada por Marianne Hirsch (2012)
se sitGa en continuidad critica con la concepcién benjaminiana del tiempo histérico.
Mientras Benjamin entendia la historia como constelaciéon de ruinas que irrumpe en
el presente, Hirsch describe cémo esas ruinas pueden transmitirse a generaciones
posteriores bajo la forma de memorias heredadas. Asi, la posmemoria no es un simple
relato mediado, sino una experiencia afectiva intensa que vincula a los descendientes con
un pasado que no vivieron directamente, pero que marca sus subjetividades y practicas
culturales. Esta categoria es relevante para el analisis del teatro, pues la escena constituye
un lugar privilegiado donde esas memorias diferidas encuentran formas de aparicion.

Esta categoria de posmemoria dialoga de manera sugerente con la distincion
que establece Antonia Amo Sdnchez (2020) entre lo que Ilama dramaturgias “Plutén” y
“Orfeo” en su investigacion sobre el teatro concentracionario espafiol. Amo se inspira en
la imagen propuesta por el escritor superviviente del campo de Kolima Varlam Shalamoy,
que diferencia a los autores “Plutén”, esto es, aquellos que escriben desde la experiencia
directa del trauma, regresando del infierno como testigos, de los “Orfeo”, que lo hacen
desde la distancia temporal y la transmision diferida, obligados a mirar hacia atras y a
rescatar una vivencia negada o silenciada. Esta caracterizacién se empleara aqui para
abordar el teatro de Kantor y Mayorga: el primero, como creador atravesado por la
catastrofe vivida en carne propia, convierte la escena en vestigio activo de su memoria;
el segundo, como dramaturgo 6rfico, encarna la condicion post-testimonial que describe
Hirsch, en la que lamemoria heredada exige un trabajo de ardua investigacion documental
y de mediacién ficcional para poder aparecer. En ambos casos, la escena se configura
como el umbral donde lo traumatico insiste, ya sea en forma de restos materiales o de
espectros transmitidos.

Tomando como fundamento estas perspectivas, este estudio entiende que
tanto Kantor como Mayorga desplazan la representacion mimética hacia una practica
espectral que interrumpe las narrativas oficiales y abre un espacio de responsabilidad
para el espectador. Su teatro no busca la identificacion o la catarsis, sus propuestas
colocan al publico en una posicién incomoda, obligada a sostener la mirada frente a
lo que no puede comprender plenamente. Esta ética de la recepcién ha sido subrayada

mposgsibilia 30 (2025): 105-17 109
DOI: 10.30827/impossibilia.302025.34777

R R R RRRRRRRBRBRRRBRRERRRRBEBEEBBBEEEBPEBEBEBEEBEEESEQESESSS




por Fernando Doménech (2010), al senalar cémo la dramaturgia contemporanea de la
memoria exige del espectador una toma de posicién critica ante el pasado. En términos
afines, Jean-Pierre Sarrazac (2002, 2007) ha destacado que el teatro politico actual ya
no se define por su capacidad de transmitir consignas, sino por su poder de convocar
una experiencia de desajuste y extranamiento que obliga a repensar la relacién con la
historia. Del mismo modo, Erika Fischer-Lichte (2011) ha recalcado que la experiencia
performativa transforma a los espectadores en participantes de un acontecimiento
irrepetible, confrontados con su propia responsabilidad en el acto de la memoria. La
dramaturgia del espectro se concibe como practica politica que interpela éticamente
al publico: su interés no reside en transmitir una verdad histérica, sino en exponer la
persistencia de lo ausente y convertir al espectador en garante de su comparecencia.

Tadeusz Kantor y el Teatro de la Muerte

Del trauma vivido a la ruina escénica

Hablar del Teatro de la Muerte implica situarse en la Polonia de posguerra, un pais
marcado por la devastacién del Holocausto y posteriormente sometido al control cultural
del régimen comunista. En este doble contexto de trauma y censura, la practica escénica
de Tadeusz Kantor emerge como una respuesta radical a la imposibilidad de narrar la
catastrofe en términos lineales. Su obra se alimenta tanto de la experiencia personal —su
infancia durante la ocupacién nazi, la vida en el gueto de Cracovia y la desaparicién de
familiares— como de un clima cultural en el que la memoria de las victimas quedaba
relegada a los margenes del discurso oficial.

Kantor sera entonces “Plutén”, un creador que regresa del infierno, del testimonio
directo y hace de la escena el lugar de inscripcion de un trauma vivido, irreductible a la
representacion mimética. Como ha senalado Julia Nawrot (2022), el escenario kantoriano
puede entenderse como un “lugar de transicion” en el que la muerte se presenta bajo
miultiples formas —cuerpos, objetos, figuras fantasmales—, configurando un espacio
donde lo ya desaparecido se resiste a extinguirse por completo. En esta tensién entre
archivo y desaparicion, entre memoria personal y memoria colectiva, se juega la potencia
de su poética, que convierte cada representacion en un acto de reinscripcion de las
huellas del pasado. Esta condicién abre el camino para analizar la poética kantoriana
desde los tres ejes que orientan nuestro estudio: el modo en que desarticula el tiempo
escénico, la configuracién de una corporalidad espectral y el uso de procedimientos
vinculados al silencio y a lo siniestro.

El tiempo detenido: bucles, ruinas e interrupciones

Uno de los rasgos mds singulares del Teatro de la Muerte es la manera en que Kantor
concibe el tiempo escénico como un territorio fracturado, dominado por la repeticion y el

mpossibilia 30 (2025): 105-117 110
DOI: 10.30827/impossibilia.302025.34777




bucle. En La clase muerta (1975), quizas su obra mds paradigmatica, los actores-ancianos
llegan cargando mufiecos que representan a sus yos infantiles. El resultado es un espacio
en el que los cuerpos parecen atrapados en un ciclo interminable de gestos mecanicos,
condenados a reiterar acciones sin finalidad. El tiempo no avanza, sino que se estanca y
se repliega sobre si mismo, generando una experiencia de suspension inquietante.

Esta concepcién se aproxima a la idea benjaminiana de la historia como
interrupcion, donde se da la incursion del pasado en el presente bajo la forma de ruina o
de relampago. En la escena kantoriana los cuerpos y objetos se presentan precisamente
como restos auraticos: cargados de densidad temporal e imposibilitando cualquier ilusion
de continuidad. Como senala José Antonio Sanchez (2007, 2016), la escena se convierte
asi en un archivo precario, donde lo que comparece no ofrece clausura, sino fragmentos
que insisten en reaparecer.

La dindmica de la repeticién atraviesa también Wielopole, Wielopole (1980),
donde Kantor reconstruye la casa de su infancia y convoca a los muertos de su familia.
El tiempo lineal se disuelve en una superposicion de planos temporales: la memoria
personal del artista se entrelaza con la memoria colectiva de la Shoah, y la vida doméstica
se transforma en una necrépolis habitada por presencias de los fantasmas del pasado.

En este sentido, el tiempo escénico kantoriano no busca representar el pasado,
sino hacerlo asaltar la escena a través de gestos repetidos, apariciones intermitentes
y objetos en ruina. Lo que se ofrece al espectador es una experiencia de suspension
que lo confronta con la persistencia de lo ausente. El teatro se convierte, asi, en una
constelacion de vestigios donde lo que parecia perdido retorna bajo la forma de ausencia,
desarticulando la percepcién del tiempo y abriendo un espacio para la memoria critica.

Cuerpos duplicados y restos vivientes

El segundo eje de nuestro analisis es la corporalidad, concebida no como encarnacion
vital, sino como resto espectral. En La clase muerta, los actores estan envejecidos, vestidos
con uniformes escolares y acompanados de munecos que duplican sus cuerpos infantiles.
Esta imagen desestabiliza de inmediato la percepcién del espectador: lo que deberia ser
signo de infancia se presenta como cuerpo inerte, mientras los actores arrastran una
version fantasmagorica de si mismos. La corporalidad, en este sentido, no es presencia
plena, sino un desdoblamiento inquietante que oscila entre lo vivo y lo muerto.

Esta tendencia se acentla en Wielopole, Wielopole, donde Kantor convoca
a familiares desaparecidos durante la guerra. Los cuerpos que pueblan la escena son
presencias fisicas que se exhiben como cadavéricas, incapaces de desaparecer del todo.
Se convierten en huella material de la catéstrofe, en lo que Derrida describiria como un
espectro: una figura que invade las oposiciones binarias entre vida y muerte, presencia
y ausencia. En este caso, no simboliza al muerto, sino que irrumpe en escena como
aquello que insiste sin terminar de estar.

El dispositivo corporal kantoriano se articula, ademas, en torno a la precariedad de
los objetos que acompanan a los actores: pupitres desvencijados, atatdes, sillas vacias,
fotografias en blanco y negro. Como senala José Antonio Sanchez (2007, 2016), esta

mposgsibilia 30 (2025): 105-17 111
DOI: 10.30827/impossibilia.302025.34777




estética de lo precario convierte la escena en un espacio donde la memoria se muestra
siempre fragmentaria, incapaz de ofrecer un relato clausurado.

La duplicacién y la despersonalizacion convierten la corporalidad en una
experiencia perturbadora que se aproxima a lo siniestro freudiano: lo familiar vuelto
extrano. El espectador reconoce en los mufiecos o en los gestos repetidos una proximidad
inquietante, algo que deberia resultarle conocido, pero que en la escena se presenta
desajustado, desfasado, imposible de asimilar. Asi, la corporalidad kantoriana produce
una perturbacién afectiva que obliga a confrontar lo que deberia estar ausente —los
muertos, los desaparecidos— en la materialidad obstinada de lo presente.

En conjunto, la corporalidad en el Teatro de la Muerte no busca restituir la vida,
sino exhibir el resto: cuerpos que se duplican, se degradan o se congelan en gestos
mecanicos, objetos que acompafian como testigos mudos, y la presencia del propio
Kantor como director en escena, convertido en oficiante-testigo de su propia memoria.

Silencios elocuentes y lo siniestro cotidiano

El tercer eje objeto de nuestro analisis es el uso del silencio y de lo siniestro como
procedimientos dramaturgicos. En las obras del Teatro de la Muerte, el silencio no
es ausencia de palabra, sino saturacién de sentido. Los cuerpos que se presentan,
atrapados en bucles mecdnicos, parecen hablar a través de sus gestos congelados, de
sus desplazamientos minimos, de su mero darse en la escena. Como sostiene Lehmann
(2013), el silencio escénico en el teatro contemporaneo adquiere una dimensién politica:
muestra lo indecible y abre un espacio de resistencia frente al discurso lineal. En Kantor,
el silencio funciona precisamente como una negativa a narrar o ilustrar el trauma: la
catastrofe aparece como vacio, como mutismo insoportable.

A este recurso se suma, de nuevo, la categoria de lo siniestro. En La clase muerta,
lo siniestro se manifiesta en los munecos que replican a los actores, en los pupitres que
remiten a la infancia pero que funcionan como atatdes, en las fotografias que devuelven
miradas mudas desde el pasado. En Wielopole, Wielopole, lo doméstico se convierte
en una necroépolis: la mesa familiar, la cama o las paredes del hogar se transforman en
residuos funerarios que devuelven la presencia de los ausentes. Y en ;Que revienten
los artistas! (1985), el propio teatro se convierte en escenario de su propia muerte: se
exhiben como figuras agénicas, atrapadas entre la vida y la desaparicion.

Estas estrategias convierten la escena en una liturgia sin salvacién, en palabras de
Eugenio Barba (2001). No hay redencién posible, ni clausura narrativa: el espectador es
confrontado con presencias mudas y objetos familiares que se revelan como portadores de
lo intolerable. En lugar de transmitir una verdad histérica, Kantor convoca una experiencia
inquietante en la que lo que deberia estar ausente retorna de manera perturbadora.

De este modo, el silencio y lo siniestro se articulan como procedimientos
complementarios que intensifican la experiencia de este teatro de la ausencia. Si el
silencio exhibe el limite de la palabra frente al trauma, lo siniestro transforma lo cotidiano
en amenaza, desajustando la percepcion del espectador. Juntos configuran un dispositivo
escénico capaz de irrumpir como una herida presente, y que obliga al espectador a
sostener la mirada frente a lo insoportable.Estas estrategias permiten situar al Teatro de la

mposgsibilia 30 (2025): 105-17 112
DOI: 10.30827/impossibilia.302025.34777

I




Muerte como una poética radicalmente espectral, cuya potencia se aprecia quiza en una
nueva dimension al ponerla en didlogo con la dramaturgia de Juan Mayorga, igualmente
atravesada por la necesidad de dar forma escénica a lo ausente.

Estas estrategias convierten la escena kantoriana en un espacio de aparicion
espectral cuyo eco puede rastrearse en la dramaturgia contemporanea de la memoria.
Como se verd en la siguiente seccién, Mayorga reformula estos procedimientos desde
la distancia de la posmemoria, trasladando la corporalidad ausente y la temporalidad
fracturada a un contexto politico e histérico distinto.

Juan Mayorga y la dramaturgia del espectro
Escribir desde la posmemoria

La escritura de Juan Mayorga se desarrolla en la Espana democrética posterior a 1975,
un contexto atravesado por la dificil gestion de la memoria histérica tras cuatro décadas
de dictadura franquista. Frente a las politicas de silencio heredadas de la Transicion, y en
didlogo con los debates en torno a la recuperacion de la memoria de las victimas de la
Guerra Civil y la represion, su dramaturgia se erige como una practica estética orientada
a interrogar las huellas del pasado en el presente. Desde sus primeras obras, Mayorga ha
concebido el teatro como un espacio critico donde lo ausente puede comparecer, mds
alla de los limites del relato historiogréafico o de la reconstrucciéon documental.

En este analisis Mayorga es un dramaturgo 6rfico que desciende simbdlicamente
al mundo de los muertos para rescatar las voces silenciadas. Sus obras no buscan
reconstruir la Shoah o el franquismo como hechos concluidos, sino activar la transmision
de sus huellas hacia nuevas generaciones. La memoria en Mayorga es siempre heredada,
fragmentaria: se trata de dar forma escénica a aquello que su generacién no vivio, pero
que persiste como deuda y como responsabilidad ética.

En esta linea de trabajo, Mayorga se ha consolidado como una de las voces mas
significativas del teatro europeo contemporaneo, con una dramaturgia que entrelaza la
memoria histérica y la reflexion politica a través de recursos dramattrgicos innovadores.
Piezas como Himmelweg (2003) o El cartografo (2010) ponen en escena la tension
entre lo presente y lo ausente, entre lo dicho y lo silenciado, configurando un teatro del
espectro que comparte con Kantor la inquietud por la presencia de los muertos en la
escena, aunque desde coordenadas estéticas e historicas radicalmente distintas.

Fragmentos de tiempo heredado

El tiempo constituye una de las categorias centrales en la dramaturgia de Juan Mayorga, y
resulta siempre un espacio de fracturas y discontinuidades. Es caracteristico en su teatro la
exploracién temporal, articulada siempre desde los presupuestos te6ricos benjaminianos
del tiempo como interrupcion.

En Himmelweg (2003), la temporalidad estd marcada por la manipulacién de la
percepcioén. El Comandante nazi organiza una farsa destinada a convencer al Delegado

mpossibilia 30 (2025): 105-117 113
DOI: 10.30827/impossibilia.302025.34777




de la Cruz Roja de la normalidad del campo de Theresienstadt. El tiempo escénico se
construye, asi, como representacién dentro de la representacion: un presente ficcional
que oculta un pasado inmediato de exterminio. La experiencia del Delegado, que
observa demasiado tarde y sin comprender, remite a lo que Walter Benjamin describe
como imagen que relampaguea en un instante de peligro: el espectador presencia una
temporalidad fallida, en la que lo esencial ya se ha perdido.

El cartégrafo (2010), por su parte, articula el tiempo a través de un doble plano
narrativo: la Varsovia del gueto y la ciudad actual que recorre Blanca, la protagonista.
Ambas temporalidades se superponen en escena como capas de un palimpsesto urbano,
donde los nombres borrados y las calles inexistentes retornan como huellas de un pasado
olvidado. La dramaturgia se organiza como una constelaciéon benjaminiana: no un relato
progresivo, sino la irrupcion de ruinas en el presente. El mapa imposible que la nifa
dibuja funciona como metéfora de esta temporalidad: su valor no es practico, sino ético,
pues registra lo que estd condenado al olvido.

En Reikiavik (2012), la temporalidad adquiere la forma de juego escénico. A
partir del célebre encuentro de ajedrez entre Bobby Fischer y Boris Spassky en 1972,
la obra despliega una estructura que convierte la partida en un tablero de memorias
politicas. Los personajes histéricos acontecen como piezas movedizas, duplicadas y
transformadas, en un continuo transito entre el pasado del enfrentamiento y el presente
de su evocacion. El tiempo del ajedrez —hecho de repeticiones, de aperturas y de jugadas
que se rememoran— funciona como metifora de una historia que nunca se cierra del
todo, sino que retorna en cada nueva partida.

De este modo, la dramaturgia de Mayorga configura el tiempo escénico como
un campo de tensiones donde el pasado brota en el presente como un resto persistente.
En la dramaturgia mayorguiana el tiempo se fragmenta y se yuxtaponen temporalidades,
mostrando que la memoria no se transmite como continuidad, sino como interrupcion,
herencia y repeticion.

Cuerpos ausentes, memorias mediadas

En el segundo eje de nuestro andlisis, podemos afirmar que la dramaturgia de Mayorga
se caracteriza por situar en el centro de la escena no cuerpos presentes, como ocurre en
Kantor, sino ausentes o mediatizados. Sus obras generan una tensién constante entre lo
visible y lo invisible, de modo que la corporalidad se configura como espectro: aquello
que no se muestra directamente, pero cuya ausencia organiza toda la representacion.

En Himmelweg, los cuerpos de las victimas del exterminio nunca se muestran
de forma explicita. Lo que el espectador presencia son actores obligados a representar
una farsa de normalidad: prisioneros convertidos en actores de su propia desaparicion,
el Delegado que observa sin llegar a comprender —o sin querer comprender—, el
Comandante que dirige la puesta en escena lista para el engafio. Los cuerpos que
faltan —los de las victimas reducidas a silencio— son los que en realidad determinan
la estructura de la obra. La corporalidad se manifiesta, asi, en su forma negativa: en
aquello que no se muestra, pero que marca de manera decisiva lo que si aparece en
escena.

mposgsibilia 30 (2025): 105-17 114
DOI: 10.30827/impossibilia.302025.34777

I




En £/ cartografo, la corporalidad fantasmatica se despliega a través del personaje de
Blanca, en su recorrido en busca de huellas del gueto. Su cuerpo funciona como
médium: es a través de su desplazamiento fisico por la ciudad como los muertos
retornan de manera fantasmal. La nifia que dibuja el mapa, por su parte, encarna la
transmision de la memoria en un gesto que no busca utilidad, sino inscripcion ética.
Todos los ausentes del gueto se exhiben asi, a través de los cuerpos vivos que los
recuerdan o los representan, mostrando que la memoria es siempre encarnada, aunque
lo sea de manera indirecta.

En Reikiavik,lacorporalidadsearticulaenclavededuplicaciénydespersonalizacion.
Los jugadores de ajedrez reaparecen en dobles o se desdoblan en discursos cruzados,
en un continuo vaivén entre historia y ficciéon. La corporalidad no estd fijada a una
identidad Unica, sino que se fragmenta en figuras intercambiables, como si los cuerpos
fueran portadores de memorias ajenas que los atraviesan. Los personajes se convierten
en fantasmas de si mismos que reflejan la imposibilidad de encarnar de manera plena la
historia que representan y atin su propia historia.

Estrategias del silencio y lo siniestro

Para terminar, el silencio ocupa un lugar central en la dramaturgia de Juan Mayorga,
un recurso cargado de densidad ética, que obliga al espectador a enfrentarse con
lo indecible. En Himmelweg, el silencio se manifiesta en los vacios del discurso del
Delegado: su incapacidad para narrar lo que vio sefala la imposibilidad de dar cuenta
plena del exterminio. El mutismo de los actores-victimas se traduce en una elocuencia
que desborda cualquier palabra posible para pedir ayuda o para reclamar su propia
memoria. Vemos entonces el silencio como un acto politico: muestra lo que no puede
ser dicho y obliga a escuchar lo que falta.

En El cartdgrafo, el silencio adquiere la forma de huellas borradas. Blanca recorre la
ciudad preguntando por nombres y calles que ya no existen; su bisqueda esta atravesada
por la elocuencia de lo desaparecido. El silencio de Varsovia se convierte practicamente
en un personaje mas, y nos recuerda que la ciudad contemporanea esta habitada por
fantasmas.

La nocién freudiana de das Unheimliche se aplica perfectamente aqui: lo cotidiano
se vuelve extrafo, lo reconocible se transforma en inquietante. En Himmelweg, el campo
se presenta como un bonito juguete, una ciudad ordenada, con nifos que juegan a la
peonzay ancianos que pasean en el parque, pero esa normalidad encubre la aniquilacion
sistematica de personas.

En este punto, resulta visible cémo los procedimientos kantoriano y mayorguiano
convergen en su dimension ética y politica: el primero desde la experiencia directa del
trauma, el segundo desde su transmisién diferida. Ambos transforman la escena en lugar
de aparicion espectral, articulando la memoria no como reconstruccion del pasado, sino
como responsabilidad compartida frente a lo ausente.

mpossibilia 30 (2025): 105-117 115
DOI: 10.30827/impossibilia.302025.34777

I




Conclusion. Diapasones de memoria y responsabilidad
ética

El recorrido realizado ha mostrado cémo Tadeusz Kantor y Juan Mayorga, desde contextos
y lenguajes escénicos diferentes, comparten una misma conviccién: el teatro puede y
debe ser un espacio de memoria activa, donde lo ausente comparezca como espectro y
donde el espectador asuma su responsabilidad ética. Si Kantor, como “Plutén”, articula
esta experiencia desde la radicalidad del trauma vivido, Mayorga, como “Orfeo”, lo hace
desde la posmemoria, pero en ambos casos la escena se concibe como un umbral donde
el pasado irrumpe en el presente.

Esta coincidencia no reside tanto en las formas teatrales —marcadamente
distintas— como en la apuesta politica que las atraviesa: resistir al olvido y desafiar las
narrativas oficiales de la historia. El Teatro de la Muerte, con su obstinacién en los restos
y la ruina, y la dramaturgia espectral, con su exploracién de la ausencia y el silencio,
despliegan procedimientos diferentes que convergen en una misma exigencia: obligar al
espectador a sostener la mirada frente a lo insoportable, a escuchar lo que no pudo ser
dicho, a asumir la memoria como tarea compartida.

En un tiempo saturado de imdagenes vy relatos cerrados, las poéticas de Kantor y
Mayorga se revelan profundamente contemporaneas: no clausuran el sentido, lo abren
como interrogacién; no buscan la redencién, sino la persistencia de lo irredimible. Con
ello, ambos recuerdan que el teatro es un lugar de desajuste, donde ser testigo de lo
desaparecido.

Kantor y Mayorga funcionan como diapasones afinados en una misma frecuencia
ética: sus dramaturgias vibran por simpatia al enfrentarse a la tarea de dar forma a lo
ausente. Recuperando la imagen de Hartmut Rosa que abria este estudio, podemos decir
que el teatro espectral de ambos autores resuena como una llamada compartida para
sostener la memoria frente al peligro del olvido.

Referencias bibliograficas

AMO SANCHEZ, Antonia (2020). De Plutén a Orfeo. Los campos de concentracion en el
teatro espanol contemporaneo (1944-2015). Bilbao: Artezblai.

BARBA, Eugenio (2001). La tierra de cenizas y diamantes: mi aprendizaje con Grotowski.
Barcelona: Octaedro.

BENJAMIN, Walter (2008). “Tesis sobre la filosofia de la historia”. En Discursos
interrumpidos | (177-191). Madrid: Taurus.

CARLSON, Marvin (2003). The Haunted Stage: The Theatre as Memory Machine. Ann
Arbor: University of Michigan Press.

DERRIDA, Jacques (1995). Espectros de Marx. El estado de la deuda, el trabajo del duelo
y la nueva Internacional. Madrid: Trotta.

DOMENECH, Fernando (2010). Dramaturgias de la memoria en la escena espafiola
contemporanea. Madrid: Asociacién de Directores de Escena de Espaia (ADE).

mpossibilia 30 (2025): 105-117 116
DOI: 10.30827/impossibilia.302025.34777




FAURA SANCHEZ, Francisco Manuel (2019). Juan Mayorga y el teatro de la memoria en el
contexto social y literario de comienzos de milenio. [Tesis doctoral no publicada].
Barcelona: Universitat de Barcelona.

FISCHER-LICHTE, Erika (2011). Estética de lo performativo. Madrid: Abada.

FREUD, Sigmund (2020 [1919]). Lo siniestro. Madrid: Archivos Vola.

FUCHS, Elinor (1996). The Death of Character: Perspectives on Theater after Modernism.
Bloomington: Indiana University Press.

GOMEZ VALENCIA, Ana Maria (2015). “La puesta en escena de la memoria: una elipse
cuyos focos son Kantor y Mayorga”. Pygmalion, (7), 19-36.

HIRSCH, Marianne (2012). The Generation of Postmemory: Writing and Visual Culture
After the Holocaust. New York: Columbia University Press.

HUYSSEN, Andreas (2003). Present Pasts: Urban Palimpsests and the Politics of Memory.
Stanford: Stanford University Press.

KANTOR, Tadeusz (2010 [1986]). La clase muerta. Wielopole, Wielopole. Barcelona:
Alba.

KANTOR, Tadeusz (2010) Teatro de la muerte y otros ensayos 1944- 1986. Barcelona:
Alba.

LEHMANN, Hans-Thies (2013). Teatro posdramatico. Murcia: CENDEAC.

MARCH TORTAJADA, Robert (2014). Memoria y desmemoria, poética y pensamiento
en la dramaturgia de Juan Mayorga. [Tesis doctoral no publicadal. Valencia:
Universitat de Valencia.

MARTIN LAGO, Zoe (2017). El teatro de Juan Mayorga: imaginacién, memoria y
mayéutica. [Tesis doctoral no publicada]. Salamanca: Universidad de Salamanca.

MAYORGA, Juan (2014). Teatro 1989-2014. Segovia: La Una Rota.

NAWRGQOT, Julia (2022). “El escenario como un lugar de transicion. Las representaciones
de la muerte en el teatro de Tadeusz Kantor”. Anagndrisis. Revista de investigacion
teatral (25), 80-101.

OTERO GARCIA, Francisco Javier (2021). Juan Mayorga de la dramaturgia a la
escenificacion: teatro de pensamiento y experiencia critica [Tesis doctoral no
publicada]. Madrid: Universidad Coomplutense de Madrid.

PAVIS, Patrice (2001). Diccionario del teatro. Barcelona: Paidos.

RIDOUT, Nicholas (2006). Stage Fright, Animals and Other Theatrical Problems.
Cambridge: Cambridge University Press.

ROSA, Hartmut (2019). Resonancia. Una sociologia de la relacion con el mundo. Madrid:
Katz.

SARRAZAC, Jean-Pierre (2002). La invencién de la dramaturgia. Buenos Aires: Atuel.

SARRAZAC, Jean-Pierre (2007). El futuro del drama. Murcia: CENDEAC.

SANCHEZ, José Antonio (2007). Pricticas de lo real en la escena contemporanea. Madrid:
Visor.

SANCHEZ, José Antonio (2016). Cuerpos sobre blanco. El especticulo y la memoria.
Madrid: Catedra.

Esta obra estd bajo una licencia internacional Creative Commons Atribucion-
NoComercial-SinDerivadas 4.0.

mpossibilia 30 (2025): 105-117 117
DOI: 10.30827/impossibilia.302025.34777



https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	_GoBack
	_Hlk210851956
	_Hlk210853612
	_Hlk195171574
	_Hlk195171557
	_Hlk205114829
	_Hlk149055266
	_Hlk187604058
	_Hlk187685408
	_Hlk149055282
	_Hlk149055303
	_Hlk149055363
	_Hlk149055396
	_Hlk187689950
	_heading=h.uctq7951ekdy
	_Hlk207489163
	_heading=h.1ti12a3m76t5

