




Revue annuelle de
l’association RencontRes
cinémas d’améRique latine
de toulouse (aRcalt)

# 29
DIRECTEUR DE LA PUBLICATION

Francis Saint-Dizier
COMITÉ DE RÉDACTION

Jacques Danton, Sylvie Debs, 
Marion Gautreau, Lorena Magee,
Amanda Rueda, Ana Saint-Dizier,
Esther Saint-Dizier, Francis Saint-
Dizier, Alexis Yannopoulos 
SECRÉTARIAT DE RÉDACTION

Jacques Danton, Lorena Magee
cinemas.amerique.latine@gmail.com
revue@cinelatino.fr
AUTEUR-TRICES

José María Bello, Noël Carvalho,
Maricruz Castro Ricalde, 
Noelia Gregorio Fernández, 
Laura Huertas Millán, Magali Kabous,
Diane E. Marting, Marcelo de Mello,
Fabián Núñez, João Carlos Rodrigues,
Israel Rodríguez, Esther Saint-Dizier,
Carolina Soria, Alexis Yannopoulos 
TRADUCTIONS

Pere Andrés Salom, Odile Bouchet
Victoria Cozzo, Lucile Daumas,
Sylvie Debs, Érica Farges, 
Lucie Graux, Emmanuelle Hamon,
Lorena Magee, Anne-Marie Pascal,
Gloria Pineda Moncada, 
Ana Saint-Dizier, Alexis Yannopoulos,
les étudiantes du Master2 du CETIM
de l’Université Toulouse Jean Jaurès
CORRECTIONS

José María Bello, Jacques Danton,
Sylvie Debs, Marie-Françoise Govin,
João Vitor Leal, Leonardo León,
Cédric Lépine, Lorena Magee, 
Ana Saint-Dizier, Alexis Yannopoulos
ICONOGRAPHIE  

Lorena Magee
CRÉDITS PHOTOS

Delphine Pincet, Laura Morsch-Kihn,
Producteurs, réalisateurs et
distributeurs des films cités
GRAPHISME Lorena Magee
www.lorena-magee-graphiste.com
IMPRESSION 

Imprimerie des Capitouls, Balma
VISUEL AFFICHE  Ronald Curchod
REVUE EN LIGNE 

cinelatino.revues.org/
www.jstor.org/action/showPublicatio
n?journalCode=cinedamerlatine
RÉDACTION

ARCALT
11-13, grande-rue Saint-Nicolas
31300 Toulouse - France 
tél : 00 33 (0)5 61 32 98 83 
www.cinelatino.com.fr
contact@cinelatino.fr
ÉDITION

Presses universitaires du Midi (PUM)
5, allées Antonio Machado
31058 Toulouse cedex 9 - France
tél : 00 33 (0)5 61 50 38 10
pum@univ-tlse2.fr
ISBN : 978-2-8107-0735-5
CINE 29
PRIX : 15 €

COUVERTURE 

Desde allá (2015) de Lorenzo Vigas

SOMMAIRE / CONTENIDO / SUMÁRIO

ÉDITORIAL . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 2 - 3

Alfredo Castro indagar en los márgenes y saltar al abismo 
Alfredo Castro explorer les marges et se jeter dans l’abîme
MARÍA JOSÉ BELLO . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4

A trajetória de Antonio Pitanga no cinema brasileiro 
Le parcours d’Antonio Pitanga dans le cinéma brésilien 
NOEL DOS SANTOS CARVALHO . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 21

Juego de repeticiones y espirales narrativas en la poética cinematográfica de Matías Piñeiro
Jeux de répétitions et de spirales narratives dans la poétique cinématographique de Matías Piñeiro
CAROLINA SORIA . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 35

Laura Huertas Millán. Artista y cineasta del entre-deux
Laura Huertas Millán. Artiste et cinéaste de l’entre-deux 
ENTREVISTA /ENTREVUE D’AMANDA RUEDA AVEC LAURA HUERTAS MILLÁN . . . . . . . . . . . . . . . . . 45

Dos palcos para as telas. Desideria e a sátira social no cinema chileno dos anos 1940
Du théâtre à l’écran. Desideria et la satire sociale au cinéma chilien dans les années 1940
FABIÁN NÚÑEZ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 65

Las comedias tempranas de Tomás Gutiérrez Alea. Burlándose de la mujer para el bien del
país (y para divertirse un poco) 
Les premières comédies de Tomás Gutiérrez Alea. Se moquer des femmes pour le bien du pays (et
pour s’amuser un peu)
DIANE E. MARTING . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 75

A idade de ouro da chanchada brasileira (1949-1962)
L’âge d’or de la chanchada brésilienne (1949-1962) 
JOÃO CARLOS RODRIGUES . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 89

Comédia popular e humor negro no roteiro cinematográfico não-filmado de A hora dos ruminantes
Comédie populaire et humour noir dans le scénario cinématographique non filmé d’A hora dos
ruminantes 
MARCELO CORDEIRO DE MELLO . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 98

El humor en el cine chicano contemporáneo. Parodia y transnacionalismo en la trilogía de 
El Mariachi de Robert Rodriguez 
L’humour dans le cinéma chicano contemporai. Parodie et transnationalisme dans la trilogie
El Mariachi de Robert Rodriguez 
NOELIA GREGORIO FERNÁNDEZ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 108

Parodia, política de la representación y género en Las niñas bien
Parodie, politique de la représentation et genre dans Las niñas bien 
MARICRUZ CASTRO RICALDE . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 120

Ils nous ont quittés... / Se nos han ido... . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 130
Les quilles, les vaches, les chiens, le beau, le kitsch, la paille et la poutre. Merci Colina
Los bolos, las vacas, los perros, lo bello, el kitsch, la paja y la viga. Gracias Colina
MAGALI KABOUS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 131
Paul Leduc siempre ha estado ahí
Paul Leduc a toujours été là
ISRAEL RODRÍGUEZ . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 142
Homenaje / Hommage : Fernando Solanas Solanas
ALEXIS YANNOPOULOS . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 148
Tristesse et douleur, José María Riba nous a quittés
Tristeza y dolor, se nos fue José María Riba . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 152

Reseñas . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 154
Notes de lectures

Les auteurs désireux de proposer des écrits peuvent se renseigner auprès du comité de rédaction
de la revue / Los autores que deseen proponer textos pueden informarse escribiendo al comité
de redacción de la revista cinemas.amerique.latine@gmail.com  // voir page 165



109

La cultura dominante anglosajona ha tendido a plasmar la

realidad de los latinos en el cine como el “otro”, reflejando

su verdad como una “caricatura grotesca” (Williams, 1980). En

el caso de los latinos, estos se han visto abocados o bien a

doblegarse a los dictámenes estereotipados del cine dominante

estadounidense o bien han contribuido a crear su propia

realidad a través del cine chicano. Sin embargo, ciertos

directores latinos como Robert Rodriguez han optado por no

desvincularse completamente de las imágenes estereotipadas

para transformarlas así en una herramienta de agitación

cultural.

La propuesta del director Robert Rodriguez en su trilogía

de El Mariachi parte del concepto de “parodia seria” (Hutcheon,

1985; Genette 1989; Deakin, 2019) para insertar en ella

elementos humorísticos que plantean una mirada alternativa y

crítica a imágenes que a priori podrían invocar antiguas

representaciones negativas de los latinos. De este modo, el

continuado uso de la parodia en su trilogía altera las imágenes

estereotipadas y las convierte en una denuncia sociocultural de

la realidad chicana a través del humor y la parodia. A través de

ese contraste con la percepción tradicional que el cine ha

mostrado sobre los chicanos/latinos, se vislumbra un

s’affranchir complètement de ces images stéréotypées et de
les transformer ainsi en un instrument d’agitation culturelle.

La proposition du réalisateur Robert Rodriguez dans
sa trilogie El Mariachi part du concept de “parodie sérieuse”
(Hutcheon, 1985 ; Genette 1989 ; Deakin, 2019) pour y
introduire des éléments humoristiques proposant un regard
alternatif et critique sur des images qui pourraient, a
priori, invoquer d’anciennes représentations négatives des
Latinos. De cette façon, l’utilisation continue de la parodie
dans la trilogie modifie les images stéréotypées et les
transforme en une dénonciation socioculturelle de la réalité
chicana à travers l’humour et la parodie. Ce contraste avec
la perception traditionnelle des Chicanos / Latinos, que le
cinéma a choisi de montrer, laisse deviner un mécanisme
parodique, fusion de l’image diffusée par le cinéma
hollywoodien et de la véritable image des Hispano-Américains.

108

Noelia Gregorio Fernández

mecanismo paródico que es fusión de la imagen que ha

proporcionado el cine de Hollywood y la imagen real de los

hispanos.

El uso de estereotipos latinos en representaciones fílmicas

actuales como los del cine de Rodríguez, lejos de perpetuar las

imágenes recurrentes, son filmados para ser modificados y

subvertidos gracias al uso de estrategias paródicas. En la trilogía

de El Mariachi, Rodriguez toma prestados varios elementos

icónicos de la cultura chicana, entre ellos la masculinidad y o el

uso de la lengua española para a continuación fusionarlos con

elementos anglo-estadounidenses a través de la parodia. 

UNA APROXIMACIÓN A LA PARODIA NO CÓMICA

EN EL CINE CONTEMPORÁNEO 

Las recientes aproximaciones sobre la parodia cinematográfica

han introducido cambios polémicos y radicales en la forma de

EL HUMOR EN EL CINE CHICANO CONTEMPORÁNEO

Parodia 
y transnacionalismo 

en la trilogía de 

El Mariachi 
de Robert Rodriguez 

L’HUMOUR DANS LE CINÉMA CHICANO CONTEMPORAIN 

Parodie 
et transnationalisme

dans la trilogie  
El Mariachi 

de Robert Rodriguez 

La culture dominante anglo-saxonne tend à concevoir
les Latinos 1 au cinéma comme “l’autre”, en reflétant

sa vérité sous l’angle d’une “caricature grotesque”
(Williams, 1980). Les Latinos, quant à eux, ont dû se plier
aux diktats des stéréotypes du cinéma hollywoodien
dominant, ou ont contribué à créer leur propre réalité à
travers le cinéma chicano 2. Néanmoins certains réalisateurs
latinos comme Robert Rodriguez ont choisi de ne pas

Érase una vez en Mexico (2003) 



111

ELEMENTOS PARÓDICOS EN LA TRILOGÍA DE EL MARIACHI: 

EL PERSONAJE MASCULINO COMO “LATIN LOVER”

Tomando como escenario el norte de México cerca de la frontera

con EEUU, la trilogía compuesta por El Mariachi (1992),

Desperado (1995) y Érase una vez en México (2003), y conocida

popularmente como la trilogía de El Mariachi, narra la historia

de un músico que es confundido erróneamente con un

narcotraficante que porta sus armas en una funda de guitarra.

En ellas, el protagonista intentará reestablecer su vida buscando

venganza, y convirtiéndose finalmente en un héroe nacional

mexicano tras ser reclutado por la CIA y salvar al Presidente de

México (Pedro Armendáriz Jr.).

La figura de El Mariachi es uno de los máximos exponentes

del estereotipo latino presentados por el cine de Hollywood,

entre los que se encuentran arquetipos como los del “latin lover”

o el “bandido”, figuras repletas de múltiples lecturas y no

necesariamente ligadas a connotaciones negativas. A este

respecto, Juan José Alonzo interpreta que las representaciones

sobre la identidad mexicana pueden leerse en términos

ambivalentes en vez de simplemente en términos de

estereotipos positivos o negativos (2009: p. 2). Es decir, las

representaciones estereotipadas de los latinos en el cine de

Hollywood transfieren una mezcla simultánea de atracción y

rechazo en el espectador que, en cierto modo, (re)negocian la

concepción primigenia del estereotipo, haciendo que pierdan

(1988), crée une simultanéité de significations, ce qui se
traduit chez le réalisateur Robert Rodriguez par une œuvre
intertextuelle et transnationale emplie d’ambiguïtés
identitaires et culturelles.

Par ailleurs, la parodie, en étant transformée, se révèle
être une répétition dont la différence consiste en ce que “le
plaisir ne provient pas de l’humour, mais du degré de
reconnaissance mutuelle entre le spectateur et l’intertexte
qui est parodié” (Hutcheon, 1985, p. 32). De cette façon,
la trilogie El Mariachi confirme la pertinence des idées de
Hutcheon sur l’humour et la parodie cinématographique,
car ils peuvent être utilisés comme un mécanisme capable
de refléter des images stéréotypées et préconçues sur les
Latinos à travers un renversement ironique qui va au-delà
de l’aspect risible et qui dénonce les incohérences des
représentations des Mexicains et des Latinos en général
dans le cinéma hollywoodien.

ÉLÉMENTS PARODIQUES DANS LA TRILOGIE

EL MARIACHI : LE PERSONNAGE MASCULIN

COMME “LATIN LOVER”

C’est en prenant comme décor le nord du Mexique, près de
la frontière avec les États-Unis, que la trilogie composée
de El Mariachi (1992), Desperado (1995) et Once Upon a
Time in Mexico (Il était une fois au Mexique… Desperado 2,
2003), plus connue sous le nom de trilogie El Mariachi,
raconte l’histoire d’un musicien confondu à tort avec un
narcotrafiquant qui transporte ses armes dans un étui de
guitare. Tout au long des films, le protagoniste tente de
retrouver une vie normale par la vengeance, en devenant
finalement un héros mexicain national après avoir été
recruté par la CIA et après avoir sauvé le président du
Mexique (Pedro Armendáriz Jr.).

La figure de El Mariachi est l’un des stéréotypes les
plus importants du Latino présentés par le cinéma
hollywoodien, parmi lesquels se retrouvent les archétypes
du “Latin lover” ou du “bandido” 3, des figures emplies de
multiples interprétations et qui n’ont pas forcément de
connotations négatives. À ce sujet, Juan José Alonzo entend
que les représentations de l’identité mexicaine peuvent être
interprétées comme ambivalentes au lieu d’être
simplement perçues comme des stéréotypes positifs ou
négatifs (2009 : p. 2). Cela signifie que les représentations
stéréotypées des Latinos dans le cinéma hollywoodien
transfèrent au spectateur un mélange simultané d’attrait
et de rejet qui, d’une certaine façon (ré)élabore l’origine
première du stéréotype en lui faisant perdre sa
signification originale et en lui permettant de se
transformer en un symbole de résistance culturelle.

Parmi ces aspects parodiques se distinguent
particulièrement les éléments qui gravitent autour du
personnage masculin El Mariachi, qui à la fois parodie et
critique les traits qui représentent son personnage. Il faut
dire que la masculinité mexicaine est un élément essentiel

110

entender la parodia tradicional. Entre estos cambios, destaca el

hecho de que en la parodia postmoderna el talante cómico ya

no es considerado como el factor principal de la formación y

definición de dichas obras, entendidas generalmente como

burlas de otras no necesariamente cómicas. En la actualidad,

estas tienden a prescindir del aspecto risible de la parodia, sin

pretender efectos exclusivamente cómicos, entre las que se

incluye la trilogía de Rodriguez. 

El director chicano, gracias a la subversión de los

tradicionales estereotipos latinos y mexicanos y a una

concepción paródica alejada de lo exclusivamente humorístico,

exhibe imágenes que difieren y se asemejan a su vez al concepto

parodiado. Este sentido de acercamiento y alejamiento del

objeto parodiado, descrito por Linda Hutcheon como “doble

codificación” (1988), da como resultado una simultaneidad de

significados, que en el caso del director Robert Rodriguez se

traduce en una obra intertextual y transnacional llena de

ambigüedades identitarias y culturales. 

Por otro lado, la parodia, en su inversión, se muestra como

una repetición con diferencia, en la que “el placer proviene no

del humor sino del grado de reconocimiento mutuo entre el

espectador y el intertexto que está siendo parodiado”

(Hutcheon, 1985, p. 32). De esta forma, la trilogía de El Mariachi

confirma la relevancia de las ideas de Hutcheon en cuanto al

humor y a la parodia cinematográfica al poder utilizarse como

mecanismo para plasmar imágenes estereotipadas previas sobre

los latinos a través una inversión irónica que va más allá del

aspecto de la risa y que denuncia las incongruencias

representativas de los mexicanos y los latinos en general en el

cine de Hollywood.

L’usage de stéréotypes associés aux Latinos dans les
représentations filmiques actuelles, comme celles du cinéma
de Rodriguez, bien loin de perpétuer les images récurrentes,
sont filmés pour être modifiés et subvertis grâce à l’usage
de stratégies parodiques. Dans la trilogie El Mariachi,
Rodriguez emprunte divers éléments iconiques de la culture
chicana, comme la masculinité et l’usage de la langue
espagnole, entre autres, pour les fusionner par la suite avec
des éléments anglo-américains à travers la parodie.

UNE APPROCHE DE LA PARODIE NON COMIQUE

DANS LE CINÉMA CONTEMPORAIN

Les récentes approches de la parodie cinématographique
ont introduit des changements polémiques et radicaux dans
la façon de comprendre la parodie traditionnelle. Parmi ces
changements, il faut souligner que, dans la parodie
postmoderne, le versant comique n’est plus considéré
comme facteur principal dans la formation et la définition
de ces œuvres, elles-mêmes généralement considérées
comme une parodie qui n’est pas forcément comique. De
nos jours, elles tendent à se passer de l’aspect risible de la
parodie, sans prétendre à des effets exclusivement
comiques ; la trilogie de Rodriguez en est un exemple.

Le réalisateur chicano exhibe des images qui à la fois
diffèrent et se rapprochent du concept parodié grâce à la
subversion des stéréotypes traditionnels latinos et
mexicains et à une conception parodique éloignée de ce
qui est exclusivement humoristique. Ce mouvement de
rapprochement et d’éloignement de l’objet parodié, décrit
par Linda Hutcheon comme une “double codification”

Parodia y transnacionalismo en la trilogía de El Mariachi NOELIA GREGORIO FERNÁNDEZ

Desperado (eeuu, 1995), de Robert Rodriguez. el mariachi (antonio Banderas) en los títulos de crédito encarnando el estereotipo del latin lover /
el mariachi (antonio Banderas), dans les titres de crédit appliqués au stéréotype, incarne le latin lover.

cartel cinematográfico del dibujante chicano lalo alcaraz parodiando los
estereotipos latinos en el cine chicano (2001). / affiche cinématographique
du caricaturiste chicano lalo alcaraz parodiant les stéréotypes latinos dans
le cinéma chicano (2001).

Parodia y transnacionalismo en la trilogía de El Mariachi NOELIA GREGORIO FERNÁNDEZ



113

un hombre muy honrado/ que me gusta lo mejor/ las mujeres

no me faltan/ ni el dinero, ni el amor […] Me gusta tocar

guitarra/ me gusta tocar el son/ Me gusta tomar mis copas,

aguardiente es lo mejor”, lo que da buena cuenta de los

estereotipos tradicionales sobre el “machismo” masculino

latino. Igualmente, se observan otros rasgos ligados al machismo

latino como la actitud corporal y conductual del personaje

mientras que canta la canción, así como la intercalación de

imágenes de latinos rodeados de mujeres anglosajonas.

Otro rasgo destacado en la primera entrega en cuanto a

aspectos paródicos se refiere, concierne al aspecto físico del

Mariachi. Para empezar, su fisonomía no hace adivinar que este

actor sea hispano, o de ascendencia mexicana: pelo rubio, ojos

azules y tez blanca, lo que lo enmarca en lo opuesto a la imagen

tradicional del “latino”. Sorprendentemente, incluso guarda

cierto parecido físico con su enemigo Moco, hecho que

cambiará radicalmente con la elección de Antonio Banderas, un

actor con una fisonomía mucho más cercana al prototipo de

actor latino para el rol de Mariachi en las sucesivas entregas. 

No obstante, Robert Rodriguez no deja de lado los

estereotipos del “macho” latino tal y como podemos apreciar en

la escena de El Mariachi en la que el protagonista entra en un

bar para pedir trabajo. En esta escena observamos a otro

mariachi ataviado con su característica indumentaria mientras

el protagonista asiste desencantado a la materialización del fin

de la música tradicional en el pueblo. Al confrontar en una

misma escena a dos mariachis tan distantes, el representante de

la imagen tradicional masculina (el mariachi de la cantina) y el

film), Rodríguez interroge l’image stéréotypée de la
masculinité mexicaine à travers la parodie et son contre-
texte. Autrement dit, le fait de voir un mariachi vêtu de noir,
avec son sombrero, faisant preuve de paresse et d’oisiveté
et au faciès typiquement mexicain, renforce la singularité
du “nouveau” mariachi et confère à ce dernier une image
modernisée. C’est pour cette raison qu’en combinant au
sein d’une même scène les deux représentations du
mariachi, la version parodiée et la version moderne,
Rodriguez rend polémique l’image traditionnelle des
Latinos tout en offrant une alternative à la représentation
du personnage chicano/latino du cinéma hollywoodien.

Comme nous l’avons détaillé précédemment, la
relation du mariachi avec les femmes tout au long de la
trilogie fournit également des éléments pertinents sur la
façon dont le protagoniste (ré)articule les stéréotypes
masculins latinos afin de les parodier et ainsi montrer avec
humour certaines des images traditionnelles, en laissant
la place au stéréotype du “latin lover” au travers de la
parodie. Contrairement aux représentations du cinéma
hollywoodien, que ce soit dans El Mariachi ou dans Once
Upon a Time in Mexico, le protagoniste évite tout contact
physique avec les femmes ou réprime ses sentiments à leur
égard. On pourrait même affirmer que nous sommes face à
un personnage solitaire. Dans le cas de El Mariachi, non
seulement le protagoniste ne consomme pas son amour
avec Domino, mais il est aussi totalement dominé par le
personnage féminin, dont le nom joue autant sur la dualité

112

su significado primigenio y que puedan transformarse en un

símbolo de resistencia cultural. 

Entre dichos aspectos parodiados, sobresalen especialmente

los elementos que giran en torno a su protagonista masculino,

el Mariachi, el cual parodia y a la vez critica los rasgos que

representa su personaje. Y es que la masculinidad mexicana es

un elemento esencial en la cultura nacional. Este sentido del

“machismo”, tanto a nivel conductual como a nivel identitario,

forma parte intrínseca del protagonista a través de la subversión

humorística y paródica. Por ejemplo, esta plasmación irónica

del “macho” latino alcanza uno de sus momentos cumbre en los

créditos de inicio de Desperado con la primera aparición del

personaje de Antonio Banderas, siendo esta forma de

masculinidad excesiva muy común en las representaciones de

los hombres mexicanos y latinos tanto en el cine de Hollywood

como en el cine chicano. 

En esta escena, el Mariachi acompañado del grupo

musical chicano Los Lobos, profiere las siguientes palabras: “Soy

dans la culture nationale. Ce sens du
“machisme”, tant au niveau comportemental
qu’au niveau identitaire, est inhérent au
protagoniste à travers la subversion
humoristique et parodique. Par exemple, ce
portrait ironique du “macho” latino atteint
son climax dans le générique au début de
Desperado, avec la première apparition du
personnage d’Antonio Banderas, qui correspond
à une forme de masculinité excessive, très
commune dans la représentation des hommes
mexicains et latinos tant dans le cinéma
hollywoodien que dans le cinéma chicano.

Dans cette scène, el Mariachi,
accompagné par son groupe de musique
chicano Los Lobos, prononce les mots
suivants : “Je suis un homme plein d’honneur
/ et je ne veux que le meilleur / Je ne manque
jamais de femmes / ni d’argent, ni de flamme
[...] J’aime ma guitare, j’aime mes chansons
/ J’aime boire un petit verre, l’aguardiente est
mon péché mignon”, ce qui fait la part belle
aux stéréotypes traditionnels sur le
“machisme” masculin latino. De même, des
traits liés au machisme latino peuvent être
observés, comme l’attitude corporelle et
comportementale du personnage pendant
qu’il interprète la chanson, ainsi que
l’incorporation d’images de Latinos entourés
de femmes anglo-saxonnes.

Un autre trait notable dans le premier
film de la trilogie quant aux aspects

parodiques concerne l’aspect physique du Mariachi. Tout
d’abord, sa physionomie ne laisse pas deviner que l’acteur
est hispanique, ou d’origine mexicaine : des cheveux
blonds, des yeux bleus et une peau blanche, ce qui s’inscrit
en opposition avec l’image traditionnelle du “Latino”. Il
conserve étonnamment une certaine ressemblance
physique avec son ennemi Moco, mais cela changera
radicalement lorsque Antonio Banderas, dont le physique
est plus proche de l’archétype de l’acteur latino, sera choisi
pour le rôle du Mariachi dans le reste de la trilogie.

Néanmoins, Robert Rodriguez ne laisse pas de côté les
stéréotypes du “macho” latino, à l’image de ce que nous
pouvons constater dans la scène de El Mariachi où le
personnage principal entre dans un bar pour demander du
travail. Nous pouvons voir dans cette scène un autre
mariachi vêtu du costume qui le caractérise, tandis que le
protagoniste assiste désenchanté à la fin réelle de la
musique traditionnelle dans son village. En faisant se
confronter dans la même scène deux mariachis si
différents, le représentant de l’image traditionnelle
masculine (celui de la taverne) et celui qui incarne la
version moderne et transnationale (le protagoniste du

el mariachi (carlos Gallardo) y moco (Peter marquardt), dos personajes antagóni-
cos con un parecido físico evidente en El Mariachi (eeuu, 1992) de Robert
Rodríguez. / el mariachi (carlos Gallardo) et moco (Peter marquardt), deux person-
nages antagoniques à la ressemblance physique évidente dans El Mariachi (états-
unis, 1992) de Robert Rodriguez.

El Mariachi (eeuu, 1992), de Robert Rodriguez

Parodia y transnacionalismo en la trilogía de El Mariachi NOELIA GREGORIO FERNÁNDEZ



115

cruzado la frontera y que los anglos tienen que padecer

resignados sus consecuencias. El teórico Jeremy R. Ricketts

subraya al respecto que en El Mariachi “there are no border

crossings or characters that occupy liminal spaces between a

blighted Mexico and an American dream; each character is fully

immersed in Mexican life and culture, even the Anglo Moco”

(2014: p. 97). Así, uno de los elementos que conducen a lo

humorístico en la trilogía es que la mayoría de los personajes

están inmersos en la cultura mexicana independientemente de

la nacionalidad y la raza. Tal es el grado de transculturalidad

adquirido por los personajes de esta trilogía, que las figuras

anglosajonas participan de la cultura mexicana de un modo

natural, al igual que su contrapunto chicano/mexicano, los

cuales han adquirido y asimilado consustancialmente su lado

anglo-estadounidense. De ahí que, en la trilogía de Rodriguez

no sea extraño observar casos como los de Moco (anglo

hablando español) o Sands (Johnny Depp) y Billy (Mickey

Rourke), dos villanos/bandidos anglo-estadounidenses que

están plenamente inmersos en la cultura y costumbres

mexicanas, hecho que los lleva incluso a plantearse en algunos

casos su propia identidad nacional a lo largo de la trilogía. 

Al inicio de El Mariachi, observamos una cárcel cochambrosa

y ruinosa en la que se presenta por primera vez al personaje de

Azul. A continuación, en la siguiente secuencia, una piscina

cristalina con una chica despampanante contrasta claramente

con la secuencia anterior. Sin embargo, lo que el espectador

espera encontrarse en esa piscina es subvertido por Robert

Rodriguez ya que en dicha secuencia se presenta a un capo del

narcotráfico de origen anglo. De hecho, el origen de este

protagonista invierte, según Mauricio Espinoza, “las relaciones de

poder encontradas en las narrativas estadounidenses de narcos,

donde el héroe es normalmente el personaje anglosajón mientras

leur nationalité ou de leur race. Le degré de transculturalité
acquis par les personnages de cette trilogie est tel que les
figures anglo-saxonnes participent à la culture mexicaine
de manière naturelle, de la même façon que leurs
homologues chicanos/mexicains qui ont acquis et assimilé
leur côté anglo-américain de manière inhérente. C’est
pourquoi, dans la trilogie de Rodriguez, il n’est pas étrange
d’observer des cas comme celui de Moco (un Anglais
hispanophone), ou de Sands (Johnny Depp) et Billy (Mickey
Rourke), deux méchants/bandidos états-uniens qui sont
totalement immergés dans la culture mexicaine et ses
coutumes, ce qui les amène même à remettre en question
leur propre identité nationale tout au long de la trilogie.

Au début du film El Mariachi, on voit une prison
crasseuse et en ruine où apparaît pour la première fois le
personnage d’Azul. Dans la séquence suivante, une piscine
à l’eau cristalline et une magnifique jeune femme
contrastent très clairement avec la scène précédente.
Cependant, les attentes du spectateur face à cette piscine
sont bouleversées par Robert Rodriguez lorsque apparaît,
dans la même séquence, un baron de la drogue anglo-
saxon. De fait, l’origine de ce protagoniste, selon Mauricio
Espinoza, inverse “les relations de pouvoir que l’on trouve
dans les récits hollywoodiens sur des trafiquants de drogue
où le héros est bien souvent le personnage anglo-saxon
tandis que le baron de la drogue est le latino ou le latino-
américain” (2014 : p. 77). De cette façon, Robert Rodriguez
n’évite pas les stéréotypes (la piscine, le baron de la drogue
ou la sexualisation du personnage féminin), mais il
introduit habilement certains éléments parodiques dans la
composition de la scène.

Un autre aspect pertinent qui est parodié dans 

114

que encarna a la versión renovada y

transnacional (el protagonista de la película),

Rodriguez está cuestionando la imagen

estereotipada de la masculinidad mexicana a

través de la parodia y su contratexto. Es decir,

el hecho de ver a un mariachi vestido de negro,

con un sombrero de charro, mostrando desidia

y pereza y con un aspecto facial típicamente

mexicano potencia la singularidad del “nuevo”

mariachi y le confiere a éste último una imagen

renovada. Por todo ello, combinando en una

misma escena las dos representaciones del

mariachi, la parodiada y la modificada,

Rodriguez polemiza sobre la imagen

tradicional de los latinos a la vez que ofrece una

alternativa a la representación del personaje

chicano/latino en el cine de Hollywood.

Como hemos ido detallando anteriormente, la relación del

Mariachi con las mujeres a lo largo de la trilogía también arroja

datos relevantes sobre cómo el protagonista (re)articula los

estereotipos masculinos latinos para parodiarlos y así mostrar

con humor algunas de las imágenes tradicionales, dando paso

a través de la parodia al estereotipo del “latin lover”. Al contrario

de las imágenes del cine de Hollywood, tanto en El Mariachi

como en Once Upon a Time in Mexico, el protagonista o bien

evita el contacto físico con las mujeres o bien reprime sus

sentimientos hacia ellas. Incluso podríamos afirmar que

estamos ante un personaje solitario. En el caso de El Mariachi,

el protagonista no solo no consuma su amor con Domino, sino

que está totalmente dominado por el personaje femenino, cuyo

nombre juega tanto con la dualidad inherente en el personaje

(por el juego de mesa en el que siempre hay dos partes en las

fichas) como con la dominación, en este caso la dominación

masculina a manos de las mujeres. Y este hecho sin duda

subvierte las imágenes tradicionales de la masculinidad latina a

través de elementos humorísticos que denotan un intento de

romper con la imagen cinematográfica del “macho” latino. 

ELEMENTOS PARÓDICOS EN LA TRILOGÍA DE EL MARIACHI: 

EL PERSONAJE MASCULINO COMO “BANDIDO/GREASER”

La noción de masculinidad latina será puesta igualmente en

entredicho a través diversos personajes que podrían definirse

como una combinación de tres estereotipos vinculados con

dicha parodiada masculinidad (y criminalidad) chicana/

mexicana: el bandido fronterizo, el pachuco y el cholo, todos ellos

asociados de un modo u otro al arquetipo del bandido latino.

Sin embargo, el personaje el Mariachi no es el único

personaje objeto de parodia en la trilogía. La figura tradicional

del bandido también quedará en entredicho en esta trilogía a

través de los antagonistas Moco, Azul, Bucho y el general

Barrillo, usados, entre otros fines, para criticar las nociones

esencialistas de la identidad étnica del villano. 

Rodriguez, en este sentido, parodia también la narrativa

Hollywoodiense, la cual esgrime que todos los mexicanos han

intrinsèque du personnage (comme dans le jeu où les pièces
sont constituées de deux parties) que sur la domination, en
l’occurrence la domination masculine par les femmes. Cela
perturbe sans aucun doute l’image traditionnelle de la
masculinité latine au travers d’éléments humoristiques 
qui dénotent une intention de rompre avec l’image
cinématographique du “macho” latino.

ÉLÉMENTS PARODIQUES DANS LA TRILOGIE

EL MARIACHI : LE PERSONNAGE MASCULIN

EN TANT QUE “BANDIDO/GREASER” 4

La notion de masculinité latina sera également remise en
question à travers divers personnages qui pourraient être
définis comme une combinaison de trois stéréotypes liés à
cette masculinité parodiée (et la criminalité) chicana/
mexicaine : le bandido fronterizo 5, le pachuco 6 et le cholo 7,
tous ces clichés associés d’une façon ou d’une autre à
l’archétype du bandido latino.

Cependant, le personnage du Mariachi n’est pas le
seul à être parodié dans la trilogie. La figure traditionnelle
du bandido sera elle aussi remise en question à travers les
antagonistes Moco, Azul, Bucho et le général Barrillo,
utilisés, entre autres, pour critiquer les notions
essentialistes de l’identité ethnique du méchant.

En ce sens, Rodriguez parodie également le récit
hollywoodien, qui met en avant le fait que tous les
Mexicains ont franchi la frontière et que les anglos 8 doivent
se résigner et en subir les conséquences. Le théoricien
Jeremy R. Ricketts souligne à ce sujet que, dans 
El Mariachi, “il n’y a pas de passeurs de frontières ou de
personnages qui occupent des lieux intermédiaires entre
un Mexique délabré et un rêve américain ; chacun des
personnages est entièrement immergé dans la vie et la
culture mexicaine, y compris Moco l’anglo” (2014 : p. 97).
Ainsi, l’un des éléments qui véhiculent l’humour dans la
trilogie est le fait que la majorité des personnages sont
immergés dans la culture mexicaine indépendamment de

Parodia y transnacionalismo en la trilogía de El Mariachi NOELIA GREGORIO FERNÁNDEZ

El Mariachi (eeuu, 1995) de Robert Rodriguez. domino (consuelo Gómez) y el
mariachi (carlos Gallardo) o la dominación del macho latino. / El Mariachi (états-
unis, 1992) de Robert Rodriguez. domino (consuelo Gómez) et le mariachi (carlos
Gallardo) ou la domination du macho latino.

el General Barrillo (Willem dafoe) parodiando a un capo del narcotráfico mexicano en Érase una vez en México (eeuu, 2003) de Robert Rodriguez.
le général Barillo (Willem dafoe) parodiant un chef du narcotrafic mexicain dans Il était une fois au Mexique (états-unis, 2003) de Robert Rodriguez.

Parodia y transnacionalismo en la trilogía de El Mariachi NOELIA GREGORIO FERNÁNDEZ



117

con un acento marcado y no al revés, como

ocurre en la mayoría de películas, por ejemplo,

del género western. Por tanto, el rol del español

como signo de fortalecimiento y poder en

relación con el equilibrio entre la marginalidad

y las demandas comerciales es una de las

armas culturales que utiliza Rodriguez en la

primera parte de la trilogía. En ella se establece

una dicotomía entre el español, la lengua de la

liberación y el inglés, el de la opresión. De esta

forma, al otorgarle al español un lugar de

importancia en una película comercial

estadounidense, implícitamente se contribuye

a la elevación de su estatus. Siguiendo con el

lenguaje y su función paródica, los nombres de

los villanos no dejan lugar a dudas: “Moco”,

“Bucho” (Bicho) y “Barrillo” (Grano). Estos

nombres, que fuera del ámbito hispánico pierden toda

connotación negativa, son subrayados humorísticamente a lo

largo de la trilogía.

A modo de conclusión, podemos afirmar que la parodia

refuerza la apreciación del texto original. Es decir, aunque como

espectadores estemos contemplando la parodia de un personaje

que representa el estereotipo del bandido, el mero hecho de ser

parodiado hace que se ponga en valor el elemento original. De

ahí la ambigüedad de intenciones de la parodia es lo que ha

llevado a que esta trilogía, se malinterprete en términos de

resistencia chicana. En el cine de Rodriguez, la crítica

sociopolítica es sutil pero igual de efectiva que en otras películas

chicanas, lo que permite insertar mensajes de un modo

implícito a través de su narrativa o de su estética visual. De esta

manera, al igual que somos conscientes de una larga y arraigada

tradición de estereotipos en el cine de Hollywood desde sus

inicios, existen otras películas cuyos estereotipos o elementos

paródicos se convierten en contratextos. Este tipo de parodia no

humorística basada tan solo en la intertextualidad y el pastiche

se manifiesta en la trilogía de El Mariachi a través de aspectos

como la masculinidad del protagonista, su problemática y

ait un personnage qui parle une autre langue que sa langue
maternelle est plutôt commun dans le cinéma hollywoodien.
Ce qui l’est moins, c’est d’entendre un personnage anglo-
saxon parler espagnol avec un accent très prononcé, et non
l’inverse, comme il arrive dans la plupart des films (les
westerns, par exemple). Par conséquent, le rôle de l’espagnol
comme signe de renforcement et de pouvoir lié à l’équilibre
entre la marginalité et les diktats commerciaux, est l’une
des armes culturelles utilisées par Rodriguez dans la
première partie de la trilogie. Dans cette dernière, une
dichotomie s’opère entre l’espagnol, la langue de la
libération, et l’anglais, celle de l’oppression. Ainsi, attribuer
une place de choix à l’espagnol dans un film commercial
américain contribue implicitement à l’élévation du statut de
cette langue. En poursuivant avec l’exemple de la langue et
de sa fonction parodique, les noms des méchants ne laissent
pas de place au doute : “Moco” (en français, la morve),
“Bucho” (Bicho) et “Barrillo” (Grano, en français “un
bouton”). Ces noms, qui perdent toute connotation négative
en dehors d’un environnement hispanique, sont mis en
avant avec humour tout au long de la trilogie.

116

que el capo de la droga es el Latino o el latinoamericano” (2014:

p. 77). De esta manera, Robert Rodriguez no evita los estereotipos

(piscina, mafioso del narcotráfico o sexualización del personaje

femenino) sino que introduce hábilmente ciertos elementos

paródicos en la composición de la escena. 

Otro aspecto relevante que es parodiado en El Mariachi es

la identificación continuada del espectador con el villano

mexicano, el cual no está exento de los estereotipos latinos vistos

en el cine de Hollywood. Rodriguez utiliza planos contrapicados

para ensalzar tanto a Azul como a El Mariachi y así establecer

su dominio dentro de la narrativa. Azul es un criminal, pero al

final de la película es redimido por el despiadado Moco. Antes

de asesinarlo, Moco replica, “Por eso nunca serás como yo.

Tienes demasiado corazón”. El espectador, así, “se identifica con

cada mexicano y rechaza al solitario héroe Anglo” (Ricketts: p.

98), lo que demuestra que es posible utilizar los estereotipos

latinos y a la vez parodiarlos. 

En la segunda parte de la trilogía, el villano Bucho (con un

nombre paródico que se asemeja a “bicho”, tal y como nos

recuerda Steve Buscemi en la primera escena de Desperado) se

aleja de la representación paródica del villano de la anterior

película. El rol interpretado por el portugués Joaquim de

Almeida, un latino no hispano, sigue las pautas del rol del

bandido/latin lover visto en otras producciones cinema-

tográficas sin apenas alteraciones. Sin embargo, la inclusión del

capo de la mafia Armando Barrillo (Willem Dafoe) en Once Upon

a Time in Mexico retoma los inicios paródicos de la

representación del villano. Barrillo, quien pretende derrocar al

gobierno mexicano, es decir, a su propio gobierno, es

interpretado de nuevo por un actor anglo, aunque esta vez y al

contrario de lo que ocurría en la primera entrega, caracterizado

como un mexicano. El hecho de contar con un actor no latino

para interpretar a un mexicano dista mucho de ser una

imposición comercial ya que Robert Rodriguez ha sido y es el

gran impulsor del star system latino en el cine de Hollywood. Por

lo tanto, podemos afirmar que la inserción de Willem Dafoe con

unas características físicas cuanto menos peculiares (bigote fino

y “Brown-face” con un color cómicamente anaranjado) nos lleva

a considerar a su personaje como una parodia de las

imposiciones comerciales hacia los roles latinos, papeles que

finalmente desempeñaban los actores anglos.

En cuanto al uso del lenguaje, presenciamos en El Mariachi

una parodia sobre la ridiculización de la capacidad lingüística de

los personajes latinos en las películas estadounidenses. Esto será,

no obstante, un rasgo de la primera entrega, ya que las

subsiguientes películas de la trilogía estarán rodadas

íntegramente en inglés. En El Mariachi, el actor que interpreta a

Moco no es hispano, aunque por exigencias del guion habla en

español. El villano, por tanto, transita entre lo anglo y lo hispano,

quedando ridiculizado desde la primera vez que habla debido a

su fuerte acento anglosajón. Por supuesto, el hecho de contar con

la presencia de un personaje que habla una lengua no materna

es bastante común en el cine de Hollywood. Lo que no es tan

común es escuchar a un personaje anglosajón hablando español

El Mariachi est l’identification continue du spectateur au
méchant mexicain, qui n’est pas exempt des stéréotypes
latinos que l’on peut observer dans le cinéma hollywoodien.
Rodriguez utilise des plans en contre-plongée pour mettre
en avant à la fois Azul et El Mariachi afin d’établir leur
domination dans la narration. Azul est un criminel, mais à
la fin il obtient la rédemption grâce à l’impitoyable Moco.
Avant de l’assassiner, Moco réplique : “C’est pour ça que
tu ne seras jamais comme moi. Tu as un trop grand cœur”.
Ainsi, le spectateur “s’identifie à chaque Mexicain et rejette
le héros solitaire Anglo” (Ricketts : p. 98), ce qui démontre
qu’il est possible d’utiliser les stéréotypes latinos tout en
les parodiant.

Dans la deuxième partie de la trilogie, le méchant,
Bucho (dont le nom parodique fait penser à “bicho” – en
français, une bestiole – comme nous le rappelle Steve
Buscemi dans la scène d’ouverture de Desperado) s’éloigne
de la représentation parodique qui était faite du méchant
dans le film précédent. Le rôle interprété par le Portugais
Joaquim de Almeida, latino, mais pas hispano-américain,
est conforme aux normes du personnage du bandit/latin
lover aperçu dans d’autres productions cinéma-
tographiques, avec tout juste quelques changements.
Cependant, l’inclusion du parrain de la mafia Armando
Barillo (Willem Dafoe) dans Once Upon a Time in Mexico
revient aux origines parodiques de la représentation du
méchant. Barrillo, qui prétend renverser le gouvernement
mexicain, c’est-à-dire son propre gouvernement, est de
nouveau interprété par un acteur anglo-saxon, même si cette
fois, contrairement à ce qui se passait dans le premier
épisode, il est doté de toutes les caractéristiques du
Mexicain. Le fait d’avoir recours à un acteur qui n’est pas
latino pour interpréter un Mexicain n’est absolument pas un
choix imposé par les diktats commerciaux, puisque Robert
Rodriguez a été, et continue d’être, celui qui a lancé le star
system latino dans le cinéma hollywoodien. Par conséquent,
nous pouvons affirmer qu’intégrer Willem Dafoe au casting,
en lui attribuant des caractéristiques physiques pour le
moins étranges (une moustache fine et un “brown face” à
la teinte orangée tout à fait comique) nous mène à
considérer son personnage comme une parodie des diktats
commerciaux vis-à-vis des rôles latinos, rôles qui ont
finalement été assurés par des acteurs anglo-saxons.

En ce qui concerne l’usage de la langue, nous assistons
dans El Mariachi à une parodie des compétences
linguistiques des personnages latinos dans les films
américains, qui y sont tournées en ridicule. Néanmoins, cela
sera uniquement une spécificité du premier épisode, étant
donné que les suivants seront tournés exclusivement en
anglais. Dans El Mariachi, l’acteur qui interprète Moco n’est
pas hispano-américain, même si le scénario exige qu’il parle
espagnol. Le méchant passe donc sans cesse de l’anglais à
l’espagnol et, du fait de son fort accent anglo-saxon, se
ridiculise dès sa première réplique. Bien sûr, le fait qu’il y

Parodia y transnacionalismo en la trilogía de El Mariachi NOELIA GREGORIO FERNÁNDEZ

Bucho (Joaquim de almeida) en
Desperado (eeuu, 1995) de
Robert Rodriguez como repre-
sentante del estereotipo latino
del narcotraficante-bandido. /
Bucho (Joaquim de almeida)
dans Desperado (états-unis,
1995) de Robert Rodriguez
comme représentant du stéréo-
type latino du bandit narcotrafi-
quant.

Pedro armendáriz, paradigma del estereotipo mexicano en el hollywood clásico
como el Presidente de méxico en Érase una vez en México (eeuu, 2003) de Robert
Rodriguez. /Pedro armendariz, modèle du stéréotype mexicain dans le hollywood
classique, joue le rôle de Président du mexique dans Il était une fois au Mexique
(états-unis, 2003) de Robert Rodriguez.

Parodia y transnacionalismo en la trilogía de El Mariachi NOELIA GREGORIO FERNÁNDEZ



119

actualmente ejerce su labor como docente-
investigadora en la universidad internacional
de la Rioja (españa). 
RESUMEN este artículo analiza los aspectos
paródicos en cuanto a la representación del
personaje masculino en la trilogía de 
El Mariachi de Robert Rodriguez, como
estrategia alternativa a los estereotipos
cinematográficos del latino en el cine. 
PALABRAS CLAVE parodia – transnaciona-
lismo – Robert Rodriguez – cine chicano –
macho – mariachi – transculturalidad – 
bandido –  latin lover 

118

equívoca relación con los villanos o el uso del lenguaje. El estereotipo

en forma paródica, pues, no debe concebirse tan solo como algo

negativo sino como una reconfiguración de los referentes culturales

hacia una lectura más amplia y difusa.

En definitiva, los aspectos paródicos mostrados en la trilogía de

El Mariachi sirven para examinar y criticar la imagen que el cine de

Hollywood ha proporcionado de los latinos, principalmente en

términos de configuración de la masculinidad. De este modo, a través

del personaje central, Rodríguez polemiza sobre el “machismo” o el

excesivo victimismo de los protagonistas hispanos en el cine chicano al

convertir a su protagonista en un héroe de acción. La trilogía de 

El Mariachi muestra a un individuo que se ve atrapado entre dos formas

de vida, dos visiones de la realidad que finalmente acaban por

fusionarse para convertir al Mariachi en un ser transcultural desde el

que cuestionar ambas representaciones culturales, la anglo-

estadounidense y la hispana a través de los elementos paródicos. n

NOELIA GREGORIO FERNÁNDEZ es doctora internacional en estudios
norteamericanos por la universidad de alcalá (madrid, españa). sus líneas de
investigación se centran en el rol de la latinidad en el cine norteamericano y los
modelos transnacionales méxico-eeuu en la cultura hispana. ha escrito sobre el
cine chicano y latino en diversas publicaciones, entre ellas en su último libro, Una
mirada al cine chicano: Robert Rodriguez en la era transnacional (2020).

En conclusion, nous pouvons affirmer que la
parodie renforce l’appréciation du texte original.
Autrement dit, bien que nous contemplions en
tant que spectateurs la parodie d’un personnage
qui représente le stéréotype du bandido, le simple
fait d’être parodié met en valeur l’élément
original. À partir de là, l'ambiguïté des intentions
de la parodie a permis que la trilogie ait été mal
interprétée en termes de résistance chicana. Dans
le cinéma de Rodriguez, la critique sociopolitique
est subtile, mais tout aussi efficace que dans
d’autres films chicanos, ce qui permet d’y insérer
des messages de manière implicite à travers sa
narration ou son esthétique visuelle. De cette
manière, tout comme nous avons conscience
d’une longue tradition de stéréotypes bien ancrée
dans le cinéma hollywoodien depuis ses débuts,
il existe d’autres films dont les stéréotypes ou les
éléments parodiques deviennent des contre-
textes. Ce type de parodie non humoristique,
autant fondé sur l’intertextualité que sur le
pastiche, se manifeste dans la trilogie El Mariachi
à travers des éléments tels que la masculinité du
protagoniste, sa relation problématique et
équivoque avec les méchants ou l’utilisation de
la langue. Ainsi, le stéréotype parodié ne doit pas
seulement être conçu comme quelque chose de
négatif, mais plutôt comme une reconfiguration
des référents culturels vers une lecture plus large
et plus diffuse.

En définitive, les aspects parodiques
présents dans la trilogie El Mariachi servent à
examiner et critiquer l’image des Latinos que le
cinéma hollywoodien a fournie, principalement
en termes de configuration de la masculinité. De
cette façon, à travers le personnage principal,
Rodriguez crée la polémique sur le “machisme”
ou la victimisation excessive des protagonistes
hispano-américains dans le cinéma chicano,
transformant le protagoniste en un héros de film
d’action. La trilogie El Mariachi montre un
individu qui se voit pris entre deux formes de vie,
deux visions de la réalité qui finissent
finalement par fusionner, transformant le
Mariachi en un être transculturel grâce auquel
nous pouvons remettre en question les deux
représentations culturelles, la culture anglo-
américaine et celle du monde hispanique à
travers les éléments parodiques.n

TRADUIT DE L’ESPAGNOL PAR LES ÉTUDIANTES DE MASTER2
DU CETIM DE L’UNIVERSITÉ TOULOUSE JEAN JAURÈS SOUS

LA DIRECTION DE CAROLE FILLIÈRE : SABRINA BÉRY,
EUGÉNIE GUEDON, ANTONELLA MINI, 

CRISTINA NADAL SÁNCHEZ, LAURA STÉPHAN 

Parodia y transnacionalismo en la trilogía de El Mariachi NOELIA GREGORIO FERNÁNDEZ

NOTES DES TRADUCTRICES
1. Personne née en Amérique latine ou d’origine latino-américaine.
2. Désigne une personne d’origine mexicaine habitant aux États-Unis.
3. Bandit mexicain.
4. Équivalent de bandido.
5. Fait ici référence aux bandits mexicains installés à la frontière entre les États-Unis et le Mexique.
6. Jeune Mexicain venant d’un milieu pauvre et vivant aux États-Unis à la fin des années 1950, souvent rejeté par
la société à cause de sa manière de parler, ses coutumes ou encore ses habitudes vestimentaires.
7. Terme péjoratif identifiant une personne d’origine mexicaine vivant aux États-Unis.
8. Personne anglophone ou de culture anglophone. Terme construit en opposition aux cultures hispanique et noire
des États-Unis.
NOELIA GREGORIO FERNÁNDEZ est titulaire d’un doctorat international en
études nord-américaines obtenu à l’université d’alcalá de henares (madrid,
espagne). ses thématiques de recherche se focalisent sur le rôle de la latinité
dans le cinéma nord-américain et les modèles transnationaux mexique/états-
unis dans la culture hispanique. elle est auteure de nombreux travaux sur le
cinéma chicano et latino dans diverses publications, parmi lesquelles son dernier
ouvrage Una mirada al cine chicano: Robert Rodriguez en la era transnacional
(2020). elle est actuellement enseignante-chercheuse à l’université internationale
de la Rioja (espagne).
RÉSUMÉ cet article analyse les aspects parodiques concernant la représentation
du personnage masculin dans la trilogie El Mariachi de Robert Rodriguez, en
tant que stratégie alternative à l’utilisation des stéréotypes cinématographiques
du latino au cinéma.
MOTS CLÉS parodie – transnationalisme – Robert Rodriguez – chicano – macho
– mariachi – transculturalité – bandido – latin lover

Los tres alegres compadres (méxico, 1952), de Julián soler. imagen representativa del mariachi en el cine clásico con Jorge negrete a la derecha
de la imagen. / Los tres alegres compadres (mexico, 1952) de Julián soler. image représentative du mariachi dans le cinéma classique avec Jorge
negrete à droite de la photo.

Ricardo montalbán representando el estereotipo del latin lover en Mi amor brasileño (eeuu,
1953) de mervyn leRoy. / Ricardo montalbán représentant le stéréotype du latin lover dans
Mi amor brasileño (états-unis, 1953) de mervyn leRoy.

The Treasure of the Sierra Madre (eeuu,1948) 
de John huston.

BIBLIOGRAFÍA
- Deakin Pete, White Masculinity in Crisis in Hollywood’s Fin de Millennium Cinema, Lexington Books, Londres, 2019. 

- Espinoza Mauricio, “Latino/a Hero-Making in Robert Rodriguez’s Films: Identity and Ideology”, in Post Script, n. 33 (2014), p. 73-84.

- Genette Gerard, Palimpsestos: La literatura en segundo grado, 1962, Trans. Celia Fernández Prieto, Taurus, Madrid, 1989. 

- Hutcheon Linda, A Theory of Parody: The Teachings of Twentieth-Century Art Forms. Methuen, Nueva York, 1985.

—, A Poetics of Postmodernism: History, Theory, Fiction, Routledge, Nueva York, 1988. 

- Ricketts Jeremy R., “Robert Rodriguez’s Magical Corridos: The El Mariachi Series on Film” Post Script, n.33 (2014), p. 96-105. 

- Williams Linda, “Type and Stereotype: Chicano Images in Film”, in Frontiers, n. 5 (1980), p. 14-17. 

Parodia y transnacionalismo en la trilogía de El Mariachi NOELIA GREGORIO FERNÁNDEZ


	Capture d’écran 2021-03-17 à 11.57.42
	Capture d’écran 2021-03-17 à 11.58.38
	CAL# 29-2021-BD

