
Ana Martín Minguijón

José Nicolás Saiz López

Karen María Vilacoba Ramos

(Coordinadores)

LA MUERTE  
EN LA ANTIGÜEDAD.

Estudios desde la interdisciplinariedad

Volumen II

AYUNTAMIENTO

DE COLINDRES





LA MUERTE EN LA ANTIGÜEDAD 
Estudios desde la interdisciplinariedad

Vol. II



COLECCIÓN: CIENCIAS DE LA ANTIGÜEDAD

Directora de la colección:

Ana Martín Minguijón (Catedrática de Derecho Romano, UNED)

Secretario de la colección:

José Nicolás Saiz López (Profesor Tutor, UNED)

Consejo editorial:

Minerva Alganza Roldán (Catedrática de Filosofía, Universidad de Granada)

Rosa María Cid López (Catedrática de Historia Antigua, UNIOVI)

Miguel Ángel Elvira Barba (Catedrático de Historia del Arte, UCM)

Federico Fernández de Buján Fernández (Catedrático de Derecho Romano, UNED)

José Eloy Gómez Pellón (Catedrático de Antropología, UC)

Carmen Guiral Pelegrín (Catedrática de Arqueología, UNED)

Ana Jiménez San Cristóbal (Catedrática de Filología Griega, UCM)

Antonio Moreno Hernández (Catedrático de Filología Latina, UNED)

María Teresa Oñate Zubia (Catedrática de Filosofía, UNED)

Fernando Reinoso Barbero (Catedrático de Derecho Romano, UCM)

Víctor Revilla Calvo (Catedrático de Historia Antigua, UB)

Carmen Sánchez Fernández (Catedrática de Historia del Arte, UAM)

Beatriz Santamarina Campos (Catedrática de Antropología, UV)

Mar Zarzalejos Prieto (Catedrática de Arqueología, UNED)

Coordinadores temáticos:

Carlota Hernández García (Profesora Tutora, UNED)

Karen María Vilacoba Ramos (Profesora Permanente Laboral, UNED)



LA MUERTE EN LA ANTIGÜEDAD

Estudios desde la interdisciplinariedad

Vol. II

Ana Martín Minguijón
José Nicolás Saiz López

Karen María Vilacoba Ramos 
(Coordinadores)

AYUNTAMIENTO
DE COLINDRES



No está permitida la reproducción total o parcial de este libro, ni su incorporación a un sistema informático, ni 
su transmisión en cualquier forma o por cualquier medio, sea este electrónico, mecánico, por fotocopia, por gra-
bación u otros métodos, sin el permiso previo y por escrito del editor. La infracción de los derechos mencionados 
puede ser constitutiva de delito contra la propiedad intelectual (art. 270 y siguientes del Código Penal).
Diríjase a Cedro (Centro Español de Derechos Reprográficos) si necesita fotocopiar o escanear algún frag-
mento de esta obra. Puede contactar con Cedro a través de la web www.conlicencia.com o por teléfono en el 
917021970/932720407.

Este libro ha sido sometido a evaluación por parte de nuestro Consejo Editorial
Para mayor información, véase www.dykinson.com/quienes_somos

© Copyright by
Los autores
Madrid, 2025

Editorial DYKINSON, S.L. Meléndez Valdés, 61 - 28015 Madrid 
Teléfono (+34) 91 544 28 46 - (+34) 91 544 28 69
e-mail: info@dykinson.com
http://www.dykinson.es
http://www.dykinson.com

ISBN obra completa: 979-13-7006-449-5
ISBN volumen II: 979-13-7006-837-0
Depósito Legal: M-26559-2025
DOI: https://doi.org/10.14679/4580

ISBN electrónico: 979-13-7006-899-8

Maquetación: 
german.balaguer@gmail.com



Índice del Volumen II

EL ÚLTIMO TRAGO DEL SÓCRATES PLATÓNICO. DRAMATIZACIÓN, 
REALIA, FILOSOFÍA, ΤῆΣ ΨΥΧῆΣ ἘΠΙΜΈΛΈΙΑ Y PIEDAD EN EL FEDÓN ......835

Ignacio Marcio Cid

LOS TRESVIRI CAPITALES Y LA INTERVENCIÓN DEL PERSONAL 
PÚBLICO EN LA EJECUCIÓN DE LA PENA CAPITAL EN ROMA .................855

Gonzalo Martín Fernández

CAUSAS DE MORTALIDAD INFANTIL. UN APUNTE SOBRE EL INFAN-
TICIDIO .................................................................................................................875

Ana Martín Minguijón

PAX MIHI EST CUM MORTUIS: MUERTE, SUPERSTICIONES Y REALIDAD 
POLÍTICA EN LA MOSTELLARIA DE PLAUTO ................................................897

Irene Martínez Forte

EPICEDIOS ZOOLÓGICOS Y TRADICIÓN HISPANOGRECOLATINA: 
DE LA ANTOLOGÍA GRIEGA A LA POESÍA HISPÁNICA DIECIOCHESCA ....913

Mónica María Martínez Sariego 

LA BELLA FIESTA DEL VALLE: UN ANÁLISIS DESDE LA MEMORIA 
CULTURAL Y LA CONECTIVIDAD SOCIAL EN LAS TUMBAS TEBANAS 
DE LA XVIII DINASTÍA ........................................................................................933

María Del Mar Mateos Collar

LA EUDAIMONÍA DE LOS DIFUNTOS. A PROPÓSITO DE UN TEXTO 
DE ARISTÓTELES.................................................................................................951

Margarita Mauri Álvarez



Índice del Volumen II

—  828  —

DE ISIS/OSIRIS A HATHOR: LA IDENTIFICACIÓN DE LAS MUJERES 
FALLECIDAS CON LA DIOSA HATHOR EN LOS PAPIROS FUNERARIOS 
DEL EGIPTO GRECORROMANO (51 A.C. A 192 D.C.) ...................................963

Nina Mejuto García

LOS MOTIVOS LITERARIOS EN TORNO A LA PESTE EN LOS TEXTOS 
CLÁSICOS GRIEGOS, HITITAS Y BÍBLICOS VETEROTESTAMENTARIOS ..983

Mario Molina Bonache

TEMER A LOS ANTEPASADOS: UN ACERCAMIENTO A LA EMOTIVI-
DAD Y LA MAGIA EN LA FIESTA DE LOS LEMURIA EN ROMA ...................1003

Pablo Molina del Jesus

ARQUEOLOGÍA DE LA MUERTE EN EL VALLE MEDIO DEL TAJO 
ENTRE LA ANTIGÜEDAD Y EL ALTO MEDIEVO. EL CASO DE LA 
NECRÓPOLIS DE ESTIVIEL-MONTERREY II, TOLEDO ...............................1021

Laura Montesinos Garvi, Jorge Juan Vega y Miguel, Marta Cuesta Salceda y 
Aldo Petri 

ORNATRICES. HOMENAJES FUNERARIOS EN EL OCCIDENTE ROMA-
NO ........................................................................................................................1041

Eva Mª Morales Rodríguez

DIONISO DITIRAMBO Y LA MUERTE HEROICA. ESTUDIO ICONO-
GRÁFICO DE DOS CERÁMICAS APULIAS ......................................................1061

Mª Ángeles Moreu Pérez-Artacho

LAS MUERTES POR EPIDEMIAS ANTE LA PESTE ANTONINA Y LA 
PESTE DE CIPRIANO: POSIBLES TESTAMENTOS A OTORGAR POR 
EL DE CUIUS DE ROMA A HOY .........................................................................1081

Elisa Muñoz Catalán

TOTEM AND TABOO: DISMEMBERMENT, LANDSCAPE ONTOLOGY, 
AND CULTURAL MEMORY IN PRE-DYNASTIC EGYPTIAN CULTURE .......1101

Antonio Muñoz Herrera

ALCANCE DEL RESPETO Y PROTECCIÓN JURÍDICA A LAS TUMBAS 
DE LOS ANTEPASADOS EN EL DERECHO ROMANO..................................1125

Ignacio Nates Alonso



Índice del Volumen II

—  829  —

TRACES OF CLASSICAL LITERATURE IN EUGENE O’NEILL’S 
TREATMENT OF DEATH IN RECKLESSNESS (1913) ......................................1143

Zahra Nazemi

Ὁ ΘᾺΝΑΤΟΣ ἛΚΤΟΡΟΣ: APROXIMACIÓN A UN ESTUDIO SINTÁCTI-
CO, MORFOLÓGICO Y LITERARIO DEL CANTO XXII DE LA ILÍADA ......1157

Ana Lorena Nieto Manini

MORS IN ARENA: EXPLORANDO LA MUERTE COMO ENTRETENI-
MIENTO ...............................................................................................................1167

Tewise Yurena Ortega González

INTERFECTI IN TERRA BARBARORUM. EPIGRAFÍA Y MEMORIA DE LOS 
SOLDADOS ROMANOS QUE FALLECIERON MÁS ALLÁ DEL LIMES ........1189

José Ortiz Córdoba 

MORIR Y SER ENTERRADO EN EL CAMPO DE BATALLA: EL BATALLÓN 
“SAGRADO” TEBANO (QUERONEA, 338 A.C.) ..............................................1205

José Pascual 

MUERTE, DUELO Y VIAJE EN EL ANTIGUO EGIPTO ..................................1225
Antonio Pérez Largacha

IUS VITAE IN LIBERIS NECISQUE POTESTATEM ..............................................1243
Eva María Polo Arévalo

TESTIMONIOS DE LA MUERTE EN LEÓN: ANÁLISIS ARQUEOLÓGICO 
DE LOS RESTOS FUNERARIOS DE ÉPOCA ROMANA .................................1263

Eduardo Ramil Rego

TUMBAS, HONRAS FÚNEBRES Y GRUPOS SOCIALES EN LA ANTIGUA 
ROMA ...................................................................................................................1283

Miguel Ángel Ramírez Batalla

¿MUERTES HEROICAS? DEL CICLO TROYANO AL SÉPTIMO ARTE ........1303
Enrique Ramírez Guedes y Joana Rodríguez Pérez

ΘΝῆΤᾺ ΦΡΟΝΈΙΝ: FORMAS DE VENCER LA MUERTE EN ALCESTIS Y 
HERACLES DE EURÍPIDES ................................................................................1321

Juan Felipe Rivera Pardo



Índice del Volumen II

—  830  —

FV. 274: UN RESCRIPTO DE CONSTANTINO SOBRE LAS DONACIONES 
MORTIS CAUSA Y LAS DONACIONES DE PADRES A HIJOS IN POTESTA-
TE  .........................................................................................................................1333

Julio Romano Cabello

¿ΝΈΚΥΟΜΑΝΤΈΙΑ O ΝΈΚΡΟΜΑΝΤΈΙΑ? REVISIÓN DIACRÓNICA DEL 
CORPUS GRIEGO HASTA EL S. III D. C. ..........................................................1345

Alberto Romero Criado

FUNERARY PORTRAIT STATUES IN NORTHEASTERN HISPANIA .............1367
Julio C. Ruiz

MATRES CIVITATUM. AMANTISSIMAE CIVIUM SUORUM. DISPOSICIO-
NES TESTAMENTARIAS DE MUJERES EN FAVOR DE LA INFANCIA 
DURANTE EL IMPERIO ROMANO (SIGLOS I–III D.C.) ...............................1387

José Nicolás Saiz López

ICONOGRAFÍA EN LOS MAUSOLEOS DEL ÁFRICA ROMANA: LOS 
CASOS DE MACTARIS Y GHIRZA ......................................................................1415

Fabiola Salcedo Garcés y Raquel Rubio González

ESCUCHA ISRAEL, LAS PIEDRAS DEL SINAÍ HABLAN. LA MUERTE EN 
EL ORIGEN DE LA ESCRITURA .......................................................................1435

Adriana Noemí Salvador

LA DESPEDIDA Y MUERTE DE HÉCTOR EN LA CERÁMICA ANTIGUA 
DE LOS SIGLOS VI-IV A.C. Y EN LA PINTURA DE LOS SIGLOS XVII Y 
XVIII .....................................................................................................................1455

Marina Salvador Gimeno

LAS MONEDAS CON LEYENDA CONSECRATIO: EL ANTES Y EL DESPUÉS 
DE LAS ACUÑACIONES DE LAS FEMINAE TRAJANO-ADRIANEAS ............1479

F. Javier Sánchez Conde

INMORTALIDAD, ENVEJECIMIENTO Y MUERTE EN EL FEDÓN ................1499
María Secades Fonseca



Índice del Volumen II

—  831  —

«HUESOS VIEJOS, ¿MUERTOS NUEVOS?» ACERCA DEL POSIBLE USO 
SEPULCRAL DE ALGUNAS CUEVAS EN ÉPOCA TARDORROMANA EN 
BIZKAIA ...............................................................................................................1517

Pedro A. Suárez-López, Leticia Tobalina-Pulido, Alain Campo, José Ángel 
Hierro Gárate y Enrique Gutiérrez Cuenca

LA INMORTALIDAD DEL ALMA EN PLOTINO .............................................1535
Malena Tonelli

DIONISO: ESPERANZA Y PROSPERIDAD PARA EL MÁS ALLÁ. FUENTES 
ICONOGRÁFICAS Y LITERARIAS ....................................................................1555

Manuel Tortosa Vicente

MUERTE, HONOR Y GLORIA: RETÓRICA DEL ÊTHOS EN 300 DE ZACK 
SNYDER ................................................................................................................1571

Dayhanne José Ureña Peralta

LA MUERTE EN EL PENSAMIENTO DE PLATÓN  ........................................1585
José A. Vázquez Valencia

EL YACIMIENTO DE ESTEVILLAS-VIRGEN DE LA TORRE (MADRID). 
LA NECRÓPOLIS HISPANOVISIGODA ...........................................................1597

Jorge Juan Vega y Miguel y Laura Montesinos Garvi

MAGISQUE VIRI NUNC GLORIA CLARET: LA MUERTE DE LOS MIEM-
BROS DE LA ÉLITE POLÍTICA ROMANA EN LAS FUENTES LITERARIAS 
Y JURÍDICAS ........................................................................................................1615

Karen Mª. Vilacoba Ramos

RITUAL FUNERARIO LIMA (200 a.C - 600 d.C) EN LA COSTA CENTRAL 
DEL PERÚ PREHISPÁNICO: ANÁLISIS DE TRES INDIVIDUOS ASOCIA-
DOS A HERRAMIENTAS DE FUEGO EN LA PIRÁMIDE HUALLAMARCA .1645

Claudia Andrea Villa Robles y Ricardo Ortega-Ruiz

CULTO REAL Y PRESTIGIO SOCIAL EN EL ANTIGUO EGIPTO: EL 
CULTO A AHMES-NEFERTARI Y A AMENHOTEP I EN LA TUMBA TT 
19 COMO ESTUDIO DE CASO  ........................................................................1665

Inmaculada Vivas Sainz

EL TEMA NILÓTICO Y LA MUERTE. PINTURAS NILÓTICAS Y CON-
TEXTOS FUNERARIOS EN EL MUNDO ROMANO.......................................1683

Eleonora Voltan



Índice del Volumen II

—  832  —

EL CAMINO DE LA UNIFICACIÓN NEOPLATÓNICA COMO SUPERA-
CIÓN DE LA MUERTE .......................................................................................1691

Alberto Wagner Moll

LO MORTAL Y LO PERECEDERO EN DAMASCIO ........................................1707
José María Zamora Calvo

SEPULTUREROS EN LA ROMA ANTIGUA: CONTAMINACIÓN Y RIESGOS 
EN EL RITUAL DEL FUNUS ...............................................................................1719

José Luis Zamora Manzano

IL REGIME PROCESSUALE DELL’ACTIO FUNERARIA ................................1741
Gianluca Zarro

MISCELÁNEA

ACCIONES E INTERDICTOS POPULARES IV: PERSPECTIVA INTERDIC-
TAL Y JURISPRUDENCIAL SOBRE LA NAVEGACIÓN Y REPARACIÓN DE 
LAS ORILLAS EN LOS RÍOS PÚBLICOS .........................................................1765

Juan Miguel Alburquerque

AUCTORATUS OB SEPELIENDUM PATREM: ALGUNAS REFLEXIONES EN 
TORNO A LA CONSIDERACIÓN JURÍDICA Y SOCIAL DE GLADIADORES 
Y ACTORES A PARTIR DE PS.-QUINT. DECL. MIN. 302  ................................1783

Rosa M. Carreño Sánchez

INMIGRACIÓN EN LA BÉTICA: EVIDENCIAS DE DESCENDENCIA ORIEN-
TAL EN EL YACIMIENTO TARDOANTIGUO DE CORTIJO CORACHO, 
LUCENA, CÓRDOBA .........................................................................................1803

Caterina Davinia Chevalier Inés, Estela Escolar Serrano y Ricardo Ortega-Ruiz

UNA VIDA MOVIDA POR LA MUERTE: LA HISTORIA DE SEMÍRAMIS DE 
BABILONIA POR CTESIAS DE CNIDO ............................................................1823

Francisco Díaz Zamora

FAMILIA Y AUGUSTALIDAD: REFLEXIONES A PROPÓSITO DE LA 
RECIENTE INSCRIPCIÓN FUNERARIA CONSERVADA EN MONTORO 
(CÓRDOBA) ........................................................................................................1843

María Teresa de Luque Morales y José Antonio Lara López



Índice del Volumen II

—  833  —

EL USO DEL CICLO DE LAS ESTACIONES EN LOS SARCÓFAGOS DEL 
ÁFRICA ROMANA ...............................................................................................1859

María Hinojosa Aguilera

INVOCANDO A LOS DIOSES: LA SUPERVIVENCIA EN LOS EXVOTOS 
IBÉRICOS DE BRONCE .....................................................................................1877

Marta Nicolás-Muelas

LA DIVISIÓN DE LOS SUEVOS TRAS EL ASESINATO DE REQUIARIO 
(456-465) ..............................................................................................................1897

Benito Márquez Castro

LA MITOLOGÍA CLÁSICA Y SU FUNCIÓN EN EL DESENGAÑO AMANDO, 
Y PREMIO DE LA VIRTUD ...................................................................................1917

María Salmerón Amorós



Muerte, duelo y viaje en el antiguo Egipto

Antonio Pérez Largacha
Universidad Internacional de la Rioja (UNIR)

SUMARIO: I. INTRODUCCIÓN. II. LAS NECRÓPOLIS COMO ESTUDIO. 
III. MUERTE. IV. LA MUERTE COMO VIAJE. V. CONCLUSIÓN. VI. 
BIBLIOGRAFÍA.

I. INTRODUCCIÓN

Todo lo que está relacionado con la muerte, antes, durante y después de la 
misma, ha sido objeto de reflexión y especulación en todas las culturas, lo que 
nos ha legado una literatura, un arte y unas construcciones que, en ocasiones, 
hacen que podamos conocer mejor el mundo de los muertos que el de los 
vivos, siendo un ejemplo el antiguo Egipto.

Al hablar de la muerte en el antiguo Egipto aparecen, prácticamente de 
forma instantánea, las imágenes de unos cuerpos que han sido momificados y 
enterrados con sus pertenencias personales, con todas las riquezas posibles y 
todos aquellos objetos y productos materiales que creían requerir para poder 
llegar a conseguir, y disfrutar, de una existencia eterna después de alcanzar el 
más allá tras realizar un largo y peligroso viaje y haber superado el conocido 
como juicio de Osiris. Igualmente, en esas concepciones se incluyen unas 
tumbas que fueron construidas y decoradas acorde con la posición social de 
la persona, en las que se realizaban unos ritos antes, durante y después del 
enterramiento.

Arqueológicamente esto es lo que se ha buscado desde el siglo XIX, y la 
civilización del Egipto faraónico difícilmente se entiende sin que se hagan 
referencias a estas imágenes, así como a la premisa de que todos los esfuerzos 
de la sociedad se destinaron a la construcción de unas tumbas que era donde 
iba a residir el Ka, una de las partes que componían el cuerpo humano, un 
Ka que tenía garantizada su existencia gracias a las pinturas, objetos o textos 
de la tumba, así como por las ceremonias que se realizaban para mantener el 
culto funerario. 

Una muerte que implicaba la liberación de otra parte del cuerpo humano, 
el Ba, que iniciaba un viaje que era peligroso, debiendo superar pruebas 
y peligros que intentaban impedir su llegada a la Duat, un Ba que debía 



Antonio Pérez Largacha

—  1226  —

demostrar las virtudes que había realizado en vida en el juicio de Osiris y 
que, tras superarlo, poder llegar a residir en los campos de juncos junto a los 
dioses, eternamente. Una vida en ultratumba que iba a ser similar a la terrestre, 
donde también existía una prosperidad de los campos, siendo en el Reino 
Nuevo cuando la concepción de que dichos campos debían ser trabajados 
para garantizarse el sustento tuvo un mayor desarrolló, lo que debían realizar 
también los faraones, siendo esta la función de los ushebtis, los trabajadores 
del más allá que aparecieron en el Reino Medio.

Por lo tanto, una perspectiva idílica, llena de esperanzas, de cómo podría 
ser la vida en ultratumba, en el más allá, es cierto que repleta de peligros y 
pruebas antes de alcanzar los campos donde se gozaría de la eternidad, pero 
que contrasta con la concepción, eminentemente negativa, que existió en otras 
sociedades y culturas (Assmann, 2005).

Esta visión placentera del más allá se vio reforzada historiográficamente, 
como era lógico esperar, por lo que transmitían aquellas personas que viajaron 
a Egipto, siendo una de ellas el que es considerado el padre de la historia, 
Heródoto. En su libro II encontramos el único relato completo que conocemos 
donde se describen tres métodos, procesos de momificación. Es cierto que su 
descripción debe ser enmarcada en su contexto histórico, unos siglos en los 
que el mundo faraónico dependía más de los impulsos externos que de su 
propia iniciativa, despertando ya la curiosidad e interés de los que viajaban a 
Egipto, pero es significativo que no conozcamos con detalle el proceso a través 
de las fuentes egipcias. 

Sin entrar en el debate sobre la veracidad y efectividad de los métodos que 
son descritos por Heródoto, lo que queremos resaltar es que dicho relato, 
durante los siglos posteriores hasta la actualidad, transmitió la imagen de 
unos cuerpos que eran momificados con la esperanza de alcanzar una vida 
eterna. Fue quizás también por ello que el polvo de mummia se convirtió 
en Occidente, desde la Edad Media, en un remedio farmacéutico utilizado 
para todo tipo de enfermedades (Elliott, 2017). Una influencia del relato de 
Heródoto que queda patente en otra de sus afirmaciones; Egipto debe ser 
considerado como un don del Nilo, que domina la interpretación histórica de 
la civilización faraónica, aunque deba ser cuestionada (Blouin, 2024; Bunbury 
& Rowe, 2021), pero lo importante es que la imagen de prosperidad, riqueza y 
esperanza de la vida en Egipto en todos sus estadios, incluso con posterioridad 
a la muerte, impregno la concepción e imaginación del Egipto faraónico.

Estos dos ejemplos, y podrían citarse muchos más, son importantes 
tenerlos siempre presentes al estudiar e investigar la cultura faraónica, ya que 
sobre ellos se construyó una imagen, una concepción de prosperidad que 
se ha asociado a la idea de riqueza y abundancia del Egipto faraónico y sus 



Muerte, duelo y viaje en el antiguo Egipto

—  1227  —

creencias en la existencia de una vida eterna. Unas premisas e ideas con las 
que las potencias europeas del siglo XIX, e incluso con anterioridad, quisieron 
justificar su presencia en Egipto y de ese modo poder llegar a recuperarlo 
del caos y la ruina que, según sus premisas, reinaba por entonces en Egipto, 
y por extensión en el Imperio Otomano, debido al dominio musulmán. El 
esplendor que había existido en el Egipto faraónico, en especial en tiempos 
grecorromanos con gobernantes como Alejandro Magno y ciudades como 
Alejandría, debía ser recuperado, Egipto había sido el granero de la ciudad 
de Roma y sustentado la annona que alimentaba a la población de la capital 
imperial, pero también de Bizancio.

Es así como a lo largo del siglo XIX quedaron establecidas algunas de 
las ideas que aún continúan dominando la interpretación o valoración de la 
cultura faraónica, y que Eduard Said englobó en su obra Orientalismo. Esta 
es la razón por la que, en opinión de una reciente línea de investigación, es 
necesario realizar lo que se denomina una descolonización cultural, al tiempo 
que se comienzan a poner las bases para poder interpretar, conocer y valorar 
a la civilización faraónica desde unas ópticas, premisas y preguntas que sean 
diferentes y que son, por ejemplo, las utilizadas y empleadas para comprender 
otras sociedades históricas. Así, en ocasiones puede sorprender el hecho de 
que el antiguo Egipto no sea descrito, analizado o interpretado en obras 
colectivas que estudian el derecho, la literatura, la medicina u otros ámbitos, 
radicando la explicación en el aislacionismo que se ha vivido desde dentro de 
la egiptología y que, en gran medida, aún continúa existiendo, siendo uno de 
los objetivos de esta “revisión investigadora” estudiar holísticamente, de forma 
interdisciplinar, el antiguo Egipto, lo que sin duda lo enriquecerá.

Un ejemplo puede ser la opinión de Nyord (2018), quién defiende que 
las interpretaciones que se han ofrecido sobre los ushebtis, y que dominan la 
visión científica y popular, están muy influidas por la concepción victoriana, en 
especial la de una vida eterna que se disfrutaba después de haber tenido una 
existencia virtuosa en la que se habían seguido todas las normas que regían lo 
que se consideraba el buen funcionamiento de la sociedad (lo que se equiparó 
con la Maat, la justicia, el orden social que debía regir el buen funcionamiento 
del mundo faraónico y que el difunto debía probar en el juicio de Osiris que 
había respetado). 

Pero también la influencia que tuvo la visión despótica, esclavista, que de 
las sociedades orientales se desarrolló desde la Ilustración, lo que contribuyó a 
reforzar la perspectiva de unos trabajadores que, aunque fuera mágicamente, 
estaban destinados a tener que trabajar en el más allá para el difunto.

En las siguientes páginas no vamos a hablar de momias, tumbas o riquezas, 
sino de ciertas manifestaciones que están relacionadas con la muerte en todas 



Antonio Pérez Largacha

—  1228  —

las culturas y sociedades, incluso en la actualidad, pero que en ocasiones han 
recibido escasa atención desde la egiptología, siempre más preocupada por 
los grandes hallazgos que contribuyan a mantener el interés y curiosidad por 
el antiguo Egipto que se desarrolló desde la Antigüedad y revitalizó en el siglo 
XIX.

Igualmente, otra premisa que siempre debe ser tenida en consideración, 
creemos que para el estudio y comprensión de toda la Antigüedad, es que 
no podemos separar, o diferenciar, entre lo que es religión y estado, son 
dos conceptos que estuvieron unidos, que nuestra mentalidad occidental e 
ilustrada diferencia, lo que no existía con anterioridad.

II. LAS NECRÓPOLIS COMO ESTUDIO

Las necrópolis constituyen nuestra principal fuente de información sobre 
la vida, cultura y sociedad del Egipto faraónico y, aunque las noticias sobre el 
hallazgo de tumbas son constantes en los medios de comunicación, en modo 
alguno se debe aceptar la idea de que permanecían ocultas, su ubicación, 
función y significado eran por todos conocido. Un ejemplo de ello es que las 
tumbas, al menos la mayoría, eran visitadas, tanto durante la celebración de 
festivales como el Festival del Valle, como de forma privada. Un inconveniente, 
como en tantos otros aspectos, es que desconocemos prácticamente todo lo 
que se realizaba fuera de los “entornos oficiales”, lo que sucede en la mayoría 
de las culturas de la Antigüedad (Dodson & Ikram, 2008).

Pero ¿Qué transmiten las necrópolis? Además de una posición social de las 
personas allí enterradas, las necrópolis deben concebirse como unos espacios 
formales que definen a una comunidad y la dotan de un sentido. Es decir, 
se comete un error al hablar de la tumba de un personaje o faraón, estudiar 
una tumba de forma aislada como se ha venido haciendo, debemos proceder 
a integrar el enterramiento en un conjunto que la dota de un significado, 
además del individual que cada persona/familia pretenda otorgar.

En los últimos años se está desplegando una arqueología del paisaje que, 
como no podía ser de otra manera, se ha centrado en el mundo faraónico en 
la relación de las necrópolis tebanas con los grandes templos o el simbolismo 
inherente a la montaña que domina el paisaje tebano, el Qurn, cuya forma 
recuerda a una pirámide. Sin duda un avance necesario e importante, pero que 
debe extenderse a otras regiones y centros faraónicos, así como no centrarse 
solo en las necrópolis del Reino Nuevo, que son las más ricas y numerosas, 
también llegar a indagar el origen, significado y función de las necrópolis 
desde tiempos predinásticos, ya que las concepciones, miedos, aspiraciones 
y necesidades en muchas manifestaciones son coincidentes, cambiando 



Muerte, duelo y viaje en el antiguo Egipto

—  1229  —

solamente la monumentalidad, riqueza y cantidad de objetos depositados en 
las tumbas, pero como hemos indicado esto último continua siendo uno de los 
objetivos de la investigación arqueológica; hallar tumbas y objetos funerarios 
que, en la mayoría de ocasiones, no aportan un conocimiento más allá de 
aumentar el corpus de títulos y objetos funerarios que ya se conocen.

Toda necrópolis requiere de la elección del lugar, que puede reflejar 
diversas motivaciones, así como un conjunto de infraestructuras, como 
disponer de unas instalaciones donde poder almacenar todos los útiles que 
son necesarios para la celebración de ceremonias funerarias o rituales, así 
como de un mantenimiento (Teeter, 2011). Igualmente, no puede olvidarse 
que en toda necrópolis existía una relación, que posiblemente no fuera 
constante, pero si frecuente, con el mundo de los vivos. Una comunicación 
que a lo largo de la historia de Egipto no fue solamente visual (por ejemplo, 
los conjuntos piramidales), también de conocimiento de cuál era su función, 
de todo lo que en ellas se realizaba y los motivos para ello, es decir, había 
una comunicación, una relación y un conocimiento que también ayuda a 
entender el funcionamiento y organización de la sociedad faraónica, así 
como el arraigo de unas creencias que, naciendo en los albores del Holoceno, 
pervivieron durante milenios inmutables y sorprendieron a todos los que 
desde la Antigüedad a la actualidad llevaban a Egipto, que describían su 
monumentalidad, la infraestructura constructora o los ritos que se celebraban, 
pero no su significado, origen y función de cohesión social como sociedad.

Tampoco se debe olvidar que el propio marco geográfico del antiguo 
Egipto exigía que existiera una convivencia con las necrópolis, que estuvieran 
emplazadas en las cercanías de los asentamientos desde donde eran, en 
muchas ocasiones, visibles. Ello plantea que, lógicamente, desde los orígenes 
neolíticos del mundo faraónico se establezca una relación especial entre 
ambos ámbitos, el cual se expresa y manifiesta en los cuidados que reciben 
los difuntos, así como en el culto a unos antepasados y su recuerdo. Con todo 
aquello que se convive y conoce se establece una relación de respeto, así como 
de temor, de unos peligros que deben ser prevenidos y que subyacerán, como 
veremos, en la comunicación que se estableció con el mundo de los difuntos.

Unas necrópolis en las que la sociedad, el grupo familiar, contribuía 
con su trabajo y productos a su mantenimiento y existencia, conocen su 
finalidad, siendo el reflejo final por todo lo que encarnan de unos valores, 
ideas y actitudes que estaban presentes en la sociedad. Es por ello por lo 
que las necrópolis, y todo lo que existe en relación con la muerte, son otra 
manifestación de la función social que cualquier religión tiene y desarrolla 
en todas las sociedades. Así, al igual que para los griegos era forzoso que el 
cuerpo recibiera una sepultura, ya que en caso contrario el alma del difunto 



Antonio Pérez Largacha

—  1230  —

estaba condenada a vagar sobre la tierra al no poder acceder al Hades, las 
preocupaciones y desvelos, la llamada en ocasiones obsesión por la muerte, 
o la religión, de los antiguos egipcios, responde a preocupaciones que 
antropológicamente son normales y comunes a todas las sociedades.

El mantenimiento del culto funerario, fuera a los faraones o no, dotaba 
a las necrópolis de una actividad que era incesante. Conocemos desde los 
comienzos de la historia faraónica el desarrollo que el culto funerario a 
los faraones fue teniendo, y aunque la información sobre el conjunto de la 
sociedad es escaso y centrado en especial desde el Reino Nuevo, y solo en los 
círculos nobiliarios, podemos deducir que las visitas a las tumbas, el depositar 
alimentos y realizar oraciones ante la tumba era algo frecuente. La relación 
con los antepasados esta antropológicamente presente en todas las sociedades, 
y en Egipto conocemos la presencia en las casas de bustos de los antepasados, 
en especial de las casas de la comunidad de Deir el Medina, pero es de suponer 
que existirían en todas las comunidades, siendo otra expresión del recuerdo a 
los antepasados y familiares que tendría lugar en las necrópolis (Fig. 1).

Por todo ello, las tumbas, las necrópolis, son lugares adecuados donde 
realizar un enterramiento, donde poder recordar a la persona y un lugar 
donde poder expresar una riqueza y una posición social, expresiones todas 
ellas comunes a lo largo de la historia, pero en el caso del antiguo Egipto son 
más, las tumbas y necrópolis encapsulan el orden social y monumentalizan el 
orden social dentro de un orden que debía existir, y mantenerse si el mundo 
egipcio quería pervivir (Snape, 2011:3).

Es por ello por lo que, como indica Staring (2021), la vida y actividad en las 
necrópolis no cesaba nunca, eran como una ciudad en la que tenían lugar y 
coincidían actividades diferentes, con su personal especifico y su organización 
del espacio. Ello nos debe hacer pensar en la perspectiva de los vivos, de todo 
lo que debían hacer y se esperaba de ellos ante una realidad como era la 
muerte de un familiar, y dentro de los vivos no solo en las familias o personas 
dependientes del grupo familiar, también de los sacerdotes, artesanos y 
personas que trabajaban y actuaban en relación con la necrópolis. No solo 
la tumba y el ajuar funerario en ella depositado era importante, todo lo que 
acontecía en el exterior y perduraba en el tiempo también dotaba de una vida, 
eterna, al difunto. Al respecto, el deseo o intención de toda persona por ser 
recordada en el tiempo esta presente en todas las sociedades, bien a través de 
inscripciones que pueden ser leídas por cualquier persona, u oraciones como 
las que se dedican en las misas.



Muerte, duelo y viaje en el antiguo Egipto

—  1231  —

Fig. 1 Busto de Meteminet, XIX dinastía (Museo Británico EA 1198)

Unas necrópolis y tumbas que también expresan los cambios que van 
teniendo lugar en una sociedad que, lógicamente, no es la misma en el Reino 
Antiguo que en el Reino Nuevo o en época Baja, cuando Heródoto visitó 
Egipto. Una evolución temporal que nos resulta difícil asimilar y transmitir, 
y que nos hace hablar y entender en ocasiones a Egipto como una sociedad 
inmóvil, que es la misma en sus manifestaciones a lo largo de más de tres 
milenios de historia.



Antonio Pérez Largacha

—  1232  —

Un ejemplo de los cambios y dinámicas que acontecen es que desde 
comienzos del Reino Nuevo se constata un cambio no en la concepción 
funeraria, sino en la forma de representarla y transmitirla que afecta a las 
tumbas y al conjunto de la sociedad; por primera vez la vida que se espera 
disfrutar en el más allá es representada (Fig. 2). De ese modo los textos 
funerarios nos describen como se podía acceder al más allá después de realizar 
un viaje nocturno que era similar al que realizaba el dios Re todas las noches 
antes de renacer cada amanecer, unas horas que eran peligrosas y en las que 
se debía derrotar a enemigos como la serpiente Apopis o superar la amenaza 
de demonios y seres monstruosos que amenazaban el tránsito del difunto. Ya 
no es solo el Faraón el que tiene un acceso a los textos que le guían al más 
allá, como sucedía con los Textos de las Pirámides en el Reino Antiguo. Existe 
bastante consenso en pensar que dichos textos y concepciones eran conocidas 
por la sociedad con anterioridad a que fueran fijados por escrito, pero ahora 
se expresan en sus tumbas y objetos del ajuar funerario. Una prueba más de 
que la cultura faraónica en modo alguno fue estática o permaneció inmóvil 
durante milenios, tal y como en ocasiones se acepta siguiendo lo expresado 
por Platón. Un conocimiento, unas guías hacia el objetivo de conseguir la 
vida eterna que nos hacen plantear la pregunta, o hipótesis, de porque en 
Egipto no existieron unos procesos, o modelos, de iniciación como en otras 
sociedades y que tenían como finalidad llegar a obtener una vida eterna.

Fig. 2 Tumba de Sennedjem, Deir el Medina, junto con su esposa arando los campos



Muerte, duelo y viaje en el antiguo Egipto

—  1233  —

Esta pregunta es otro de los retos a los que debe enfrentarse la egiptología, 
cual es la diferencia entre los textos y rituales iniciáticos órficos u otros, 
y una concepción faraónica que se detecta desde tiempos predinásticos, 
siendo la principal diferencia que con el nacimiento del Estado se procede 
a “materializar” la ideología de una clase gobernante a través de unas 
construcciones funerarias y un culto funerario (Pérez Largacha 2024), pero 
la esperanza e idea de eternidad debió permanecer siempre latente en el 
conjunto de la sociedad.

III. MUERTE

Todo lo que rodea a la muerte es liminal, es un momento, y espacio, 
temido, desconocido, en el que rebosan los peligros y amenazas, pero en el que 
también se despliegan las esperanzas. Es un contexto en el que es importante 
recordar que la muerte es aquello que separa a los hombres de los dioses, 
motivo por el que en algunos gobernantes de la Antigüedad intentaron actuar, 
representarse y ser considerados dioses en la tierra, siendo esta una pregunta 
que sigue vigente en la egiptología ¿eran los faraones considerados dioses 
en vida? O, por el contrario ¿se convertían en dioses tras la muerte? (Brisch, 
2012).

La muerte implica una separación y una ruptura. El orden interno del 
grupo familiar, sea extenso o no, debe reorganizarse y la actitud, función o 
actos que realiza cada uno de los miembros del grupo familiar va a transmitir 
cuál será su posición en el futuro. Es por ello por lo que la muerte no solo 
puede ser considerado como el último rito de paso del difunto, también 
implica un rito de paso para todos los familiares y personas que eran 
dependientes del difunto (Baines & Lacovara, 2002).

En la sociedad grecorromana conocemos de forma detallada los pasos 
que debían tener lugar cuando acontecía la muerte de un familiar, desde la 
preparación del cuerpo, de la casa para recibir a los visitantes y los diferentes 
ritos funerarios, incluidos aquellos destinados a eliminar toda contaminación 
que la muerte hubiera podido ocasionar, no así en el antiguo Egipto, aunque 
seguramente no variaron mucho, en especial todas las acciones destinadas 
a preparar el cuerpo para su último viaje y eliminar todo posible rastro de 
contaminación, todo lo que rodea a la muerte, aunque sea un paso previo 
a algo que se desea y anhela, implica un riesgo, un transito que debe ser 
recorrido.

Tampoco podemos olvidar que las personas están es un momento en el 
que afloran unos sentimientos de perdida, pero todo lo que está vinculado al 
dolor, al llanto o al sufrimiento, a los sentimientos en definitiva, ha recibido 



Antonio Pérez Largacha

—  1234  —

escasa atención en la investigación egiptológica. Es cierto que las escenas que 
expresan ese dolor son escasas y se centran en personajes o figuras que no 
están directamente vinculadas al difunto, como es el caso de las plañideras 
o figuras femeninas que encarnan a las diosas Isis y Neftis que lamentan la 
perdida sufrida, una tradición que sigue presente en la actualidad. Todo lo 
relacionado con la muerte es un período de tránsito, de no conocer lo que 
va a acontecer, de inseguridad ante un futuro incierto, motivo por el que en 
muchas ocasiones la muerte de un rey es aprovechada, históricamente, para 
atacar directamente o no al enemigo, por ello la debilidad, el llanto que es 
asociado a la misma, no puede ser representado y debe ser encarnado por 
unas figuras que se asocian a unas diosas, Isis y Nephtis, que han superado 
dicho trance y contemplan como Horus gobierna tras vengar la muerte de su 
padre Osiris.

Es por ello por lo que la escena que es representada en la tumba real de Tell 
el-Amarna resulta aún más sorprendente; la familia real llorando la muerte de 
una de sus hijas, lo que hace al arte de este período aún más diferente. Estas 
expresiones de dolor debieron de ser algo frecuentes, pero no se representan 
(Fig. 3).

Fig. 3 Tumba real Tell el-Amarna. La familia llora delante de la estatua de Meketatón

Una muerte que en el antiguo Egipto está en íntima relación con el arte, 
desde las escenas que decoran las tumbas a los objetos que se depositan 
en las tumbas, sin poder olvidar todo lo relacionado con la obtención 
de unos materiales con los que llegar a elaborar todo lo que se deseaba y 
consideraba necesario. Del mismo modo, no podemos olvidar todos los 
objetos, las vestimentas, los perfumes, etc., que eran utilizados en los rituales 
de purificación, en los que se realizaban para recordar a los difuntos u otros 



Muerte, duelo y viaje en el antiguo Egipto

—  1235  —

que se celebraban periódicamente. Un arte el del antiguo Egipto que se ha 
vinculado con la muerte por las evidencias arqueológicas, pero que debe 
entenderse como una manifestación del funcionamiento de la sociedad, de 
sus normas de comportamiento, del trabajo que se realizaba, etc., es decir, 
todo aquello que era asumido y conocido por la sociedad y que procuraba 
asegurar el orden social, la prosperidad y evitar el caos, no el de los enemigos 
de Egipto, sino el que convivía con ellos.

Estamos acostumbrados a los bellos objetos de las tumbas de faraones o 
nobles, pero en las tumbas del conjunto de la sociedad podemos encontrar 
objetos que perseguían los mismos fines e intenciones, solo que realizados con 
materiales más perecederos y, mayoritariamente, en adobe, como los lechos 
de Osiris en los que germinaba el grano y simbolizaban el renacer, que se 
conocen desde comienzos del Reino Nuevo (Raven, 1982) (Fig. 4). Al mismo 
tiempo las oraciones y peticiones no se realizaban en grandes papiros, pero 
serían plegarias por todos conocidas y que transmitían los mismos mensajes 
de esperanza y protección (Grajetzki, 2003).

Fig. 4. Lecho de Osiris. Museo Metropolitano Nueva York 20.2.30



Antonio Pérez Largacha

—  1236  —

A la muerte siempre se asocian unos ritos, que en el mundo faraónico se 
vinculan con el proceso de momificación y la ceremonia de apertura de la 
boca, una practica esta última que se realiza en otras sociedades, como en el 
mundo mesopotámico a las estatuas de dioses, para dotar de vida a la imagen, 
figura o persona que debía recibir las ofrendas.

Todas las sociedades han legado a la posteridad unos textos, una literatura, 
que está destinada y relacionada con el ámbito funerario. Unos textos que 
expresan sus ideas, sentimientos y pensamientos sobre que acontecía, que 
podía suceder y las esperanzas que podían tener las personas ante una 
situación que era liminal y desconocida. Unas oraciones, esperanzas y temores 
que siempre han existido, los textos lo que hacen es fijar aquello que se ha 
transmitido de forma oral, al tiempo que cuando todo texto se fija no debemos 
olvidar que hay muchas tradiciones, oraciones, etc., que no se recogen y 
pueden seguir siendo utilizadas. Es por ello por lo que en los textos funerarios 
egipcios también debe realizarse una exégesis, buscar unos orígenes, unas 
razones, motivaciones que expliquen o ayuden a entender por qué se procede 
a fijar una formula funeraria en lugar de otra, etc. Igualmente, tampoco 
debemos olvidar que la tradición oral continuaría existiendo y siempre es 
independiente del texto escrito en un papiro o la pared de una tumba. La 
existencia de un texto no implica que no existan tradiciones diferentes y que 
las costumbres populares continúen su existencia, posiblemente no en los 
ámbitos oficiales, pero si en el conjunto de la sociedad.

Uno de los objetos más conocidos del mundo faraónico son las estelas 
funerarias, así como los textos que decoran las paredes de la tumba que 
nos describen la vida, cargos y logros de la persona, una laudatio, un elogio 
fúnebre, un genero literario de gran importancia históricamente en la 
sociedad y que es fuente de documentación para la prosopografía de un 
periodo, para analizar el cursus honorum u otras ramas de la sociedad y 
administración de las sociedades antiguas, labor que apenas se ha realizado 
desde la egiptología, que siempre ha transmitido la intencionalidad religiosa, 
la belleza de la obra de arte, sin explorar otras posibilidades.

IV. LA MUERTE COMO VIAJE

El destino de la persona que fallece siempre es desconocido y puede ser 
deseado con mayor o menor anhelo, pero lo que si implica es un cambio, 
un desplazamiento, que puede ser cercano, lo que lleva implícita ciertas 
actitudes y temores por parte de la sociedad que no desea convivir con los 
difuntos, o bien lejano, a una esfera diferente, lo que es más frecuente. Las 
características físicas, ambientales o las condiciones de vida que allí van a 



Muerte, duelo y viaje en el antiguo Egipto

—  1237  —

existir se desconocen, nadie ha regresado del más allá para describirlo y solo se 
conocen, en algunas culturas, descripciones que héroes que han viajado hasta 
la entrada, el límite del inframundo, han recibido. De las fuentes faraónicas 
se desprende que, en líneas generales, se concebía de una forma muy similar 
al mundo en que se ha vivido, aunque más próspero y no exento de peligros 
y trabajos. Pero, en cualquier caso, la muerte implica el comienzo de un viaje 
a lo que se desconoce y para el que el difunto debe prepararse, mientras que 
sus familiares y entorno social deben facilitar todo aquello que pueda llegar 
a necesitar.

La entrada al camino que conduce al Hades puede ser conocida, la 
duración del viaje puede concretarse en las horas de la noche en el antiguo 
Egipto y equipararse al que realiza el sol todas las noches, pero como todo viaje 
requiere de una infraestructura que permita al difunto alcanzar su destino, 
donde le espera el juicio que comprobará si puede acceder y disfrutar del 
más allá. Todos estos pasos no nos resultan insólitos, un viaje, un juicio y la 
esperanza de una vida eterna junto a los dioses, un camino revelado por una 
divinidad que murió y resucito, Osiris en el mundo faraónico, un pensamiento 
que los antiguos egipcios expresaron y nos legaron a través del arte y los textos 
como ninguna otra civilización.

Todo viaje implica una separación, en este caso definitiva, por lo que 
la despedida requiere de unas características especiales, la memoria de la 
persona debe ser recordada, se le deben dotar de todos los objetos, que desde 
nuestra mentalidad occidental llamamos mágicos, para que supere los peligros, 
demuestre todos los méritos realizados en vida y pueda disfrutar de una vida 
eterna. 

Un viaje que requiere de una guía para proteger de los peligros, de 
todo lo desconocido que el difunto se va a encontrar, en definitiva, de unos 
textos, la literatura funeraria que domina el mundo faraónico y que, como ya 
hemos indicado, fija unas tradiciones y oraciones que existían en el seno de 
la sociedad desde tiempos predinásticos y que se van adaptando a las nuevas 
realidades y necesidades (Hornung, 1999).

Como en toda religión, existen unos dioses del inframundo y de la muerte. 
En las religiones monoteístas la muerte es un concepto abstracto que puede ser 
identificado con un lugar (el Cielo o el Infierno, el Paraíso o el Sheol), pero 
en las religiones politeístas la muerte es una divinidad, como el Hades, Tártaro 
o Thánatos en el mundo griego. En Egipto la divinidad es Osiris, no siendo 
extraño que su mito y características sean conocidas, adaptadas y transmitidas a 
lo largo de la Antigüedad y perduren en el Renacimiento y con posterioridad, 
en especial en los círculos masónicos.



Antonio Pérez Largacha

—  1238  —

Osiris es asesinado por su hermano, su cuerpo renacido por su esposa 
Isis que queda encinta de Horus, el hijo que vengará la muerte de su padre 
y encarnará la realeza, un cuerpo el de Osiris que llega a ser descuartizado 
en 42 pedazos que son esparcidos por Egipto, símbolo de la fertilidad de los 
campos y, paralelamente, del renacer a la vida que tiene lugar todos los años 
después de la crecida del Nilo. Por ello no es extraño que el viaje del difunto 
siguiendo el camino que todos los días emprende el sol en la barca divina, 
concluya llegando a presencia de Osiris, cuyo tribunal juzgara las acciones del 
difunto (Smith, 2017).

Las similitudes con mitos e historias de otras sociedades son indudables, 
la relación con la explicación del ciclo de la vida evidentes, motivo por el 
que el mito de Osiris perduró en el tiempo. En otras sociedades divinidades 
como Isthar y personajes como Dumuzi simbolizan el ciclo de la naturaleza y 
la vida, pero queda latente que no hay esperanza de una vida, cuando menos 
agradable, en el más allá, como queda reflejado en la historia de Gilgamesh. 
En el mundo griego el mito de Hades y el rapto de Core, la reacción de 
Deméter como diosa de la agricultura, el papel de Hermes como negociador 
y la decisión final de Zeus, es por todos conocido, transmitiendo mensajes que 
son similares a los del mundo egipcio. 

Sin embargo, desde el siglo XIX se ha emitido una visión de obsesión por la 
muerte, de un mundo fantástico e irreal que sirvió en muchas ocasiones para 
justificar una política despótica y opresora expresada en unas construcciones 
que estaban destinadas al mundo funerario y no al conjunto de la sociedad 
(planteamiento por ejemplo de la Ilustración). Mientras que los mitos clásicos 
forman parte de nuestra memoria cultural, los dioses y mitos egipcios se 
adscribieron a sociedades más primitivas, siendo por ello descritos pero en 
ningún momento analizados como transmisores de ideas y pensamientos 
que, incluso, están presentes en el cristianismo (Nyord, 2025), línea de 
investigación que debe ser potenciada, preguntando de una forma diferente 
a los textos, buscando el significado y trasfondo de los textos y su relación con 
las preocupaciones que, antropológicamente, siempre han preocupado al ser 
humano. Una investigación alejada en muchas ocasiones de una arqueología 
centrada en la excavación de tumbas y necrópolis que, en muchos casos, 
aportan pocos datos nuevos.

Un viaje al inframundo que en culturas y sociedades posteriores esta 
reflejada en los relatos de “catábasis”, como en la Divina Comedia de Dante, 
un genero literario que la investigación suele comenzar a estudiar con los 
relatos de Homero (Herrero de Jáuregui, 2023), olvidando el legado egipcio 
y otros, reflejo en ocasiones de la idea preconcebida de todo nuestro pasado 
comienza con el mundo griego, cuando en realidad se inició mucho antes.



Muerte, duelo y viaje en el antiguo Egipto

—  1239  —

Una separación, un viaje, unas esperanzas y temores que no hace 
desaparecer el recuerdo, por ello las fiestas anuales que recorrían las 
necrópolis, la Bella fiesta del Valle celebrada en Tebas, pero también en otras 
necrópolis, ritos, ceremonias y celebraciones que están presentes a lo largo de 
la historia en todas las culturas y mantenemos, siendo otro ejemplo de como 
acercarse a la civilización faraónica con una mirada “exegética”, de análisis y 
comprensión, no de admiración y sorpresa ante la riqueza de lo desplegado 
o las extrañas formas de sus dioses.

Un recuerdo que implica una comunicación con los difuntos, bien a 
través de las oraciones o de los pensamientos que se tienen al visitar la tumba 
o en cualquier otra ocasión, pero que también encontramos en las peticiones 
de ayuda y consejo a los difuntos, las llamadas cartas a los muertos, que 
nos transmiten las preocupaciones y deseos de la sociedad, al tiempo que 
reacciones similares acaecidas en otras culturas. Una comunicación que, por 
otra parte, implica un peligro, un temor, una posible contaminación.

Fig. 5. Carta al muerto. University College Londres 16163

Otro ámbito por estudiar, aun con la dificultad de no conocer ningún 
código legal, es todo lo relativo a las herencias, al derecho y leyes relacionadas 
con la muerte. Los propios textos, las laudatio, las representaciones artísticas, 



Antonio Pérez Largacha

—  1240  —

los ritos de paso inherentes a la muerte, pueden informarnos sobre como se 
actuaba, los derechos de los herederos, los propios estudios prosopográficos 
mencionados con anterioridad también podrían contribuir a un mejor 
conocimiento. Es cierto que el derecho consuetudinario será el dominante, 
pero como en la Babilonia de Hammurabi o sociedades más cercanas a 
nuestros días, por lo que conocer e investigar las características de ese derecho 
también contribuiría a conocer todos lo que esta relacionado con la muerte.

V. CONCLUSIÓN

Todos los aspectos y manifestaciones relacionadas con la muerte no deben 
estudiarse de forma individual, sino formando parte de una totalidad. Como 
en todos los ámbitos, tendemos a estudiar, explicar y comprender un objeto, 
un texto o imagen de forma individual, pero olvidamos que forman parte de 
un conjunto que está relacionado en el que, además, se unen los sentimientos 
personales y liminales en el caso de la muerte. Por todo ello, la arqueología 
de la muerte no solo debe estudiar, abarcar la cultura material, también 
los conceptos, ideas, lo que en los últimos años e denomina arqueología 
ontológica. 

Una investigación y conocimiento que también debe rastrear los orígenes 
de las interpretaciones, el contexto cultural en que tuvo lugar y como se 
transmitió una visión concreta y determinada que, en el caso del antiguo 
Egipto pervive y condiciona la valoración de su cultura. No podemos negar 
que todo lo relacionado con la muerte tuvo su importancia, que fue una 
preocupación de la sociedad, pero también una expresión de las ideas 
sociales, comunitarias e ideológicas que daban forma y sentido a Egipto, unas 
creencias basadas en experiencias y sentimientos comunes desarrollados 
desde comienzos del Holoceno y que ayudan a entender la pervivencia de 
una cultura durante más de tres milenios, al tiempo que explica y ayuda a 
entender la admiración que causo a griegos o romanos, que diseminaron en 
sus escritos y llevando a sus ciudades ejemplos de una cultura que no solo les 
causaba admiración, también influyo en sus concepciones.

VI. BIBLIOGRAFÍA

Assmann, Jan (2005). Death and Salvation in Ancient Egypt. Ithaca.
Baines, John & Lacovara, Peter (2002). “Burial and the Dead in Ancient 

Egyptian Society”, Journal of Social Archaeology 2, pp. 5-36
Blouin, Katherine (2024). The Nile Delta. Histories from Antiquity to the Modern 

Period. Cambridge.



Muerte, duelo y viaje en el antiguo Egipto

—  1241  —

Brisch, Nicole (editor) (2012). Religion and Power. Divine Kingship in the 
Ancient World and Beyond. Oriental Institute Seminars 4.

Bunbury, Judith & Rowe, Reim (2021). The Nile. Mobility and Management. 
Cambridge.

Dodson, Aidan & Ikram, Salima (2008). The Tomb in Ancient Egypt, Londres.
Elliott, Chris (2017). “Bandages, Bitumen, Bodies and Business. Egyptian 

mummies as raw materials”, Aegyptiaca. Journal of the History of Reception 
of Ancient Egypt 1, pp. 26-46.

Grajetzki, Wolfram (2003). Burial Customs in Ancient Egypt. Londres. 
Duckworth.

Herrero de Jáuregui, M. Catábasis (2023). El viaje infernal en la Antigüedad. 
Alianza Editorial.

Hornung, Eric (1999). The Ancient Egyptian Books of the Afterlife. Nueva York.
Nyord, Rune (2018). “Taking Ancient Egypt Mortuary Religious seriously. 

Why would we, and how could we”, JAEI 17, pp. 73-87.
Nyord, Rune (2025). Yearning for Immortality. The European Invention of the 

Ancient Egyptian Afterlife. Chicago
Pérez Largacha, Antonio (2024). “El arte como materialización de la 

ideología y de la cultura en los comienzos del arte Faraónico”, Espacio, 
tiempo y forma Historia del Arte 12, pp. 25-46.

Raven, M. (1982). “Corn Mummies”, OMRO 63, pp. 7-38.
Smith, Mark (2017). Following Osiris. Perspectives on the Osirian Afterlife from 

Four Millennia. Oxford.
Snape, Steven (2011). Ancient Egyptian Tombs. The Culture of life and death, 

Blackweel, Oxford.
Teeter, Emily (2011). Religion and Ritual in Ancient Egypt. Cambridge.



Colección 
Ciencias de la Antigüedad

Directora: Dra. Ana Martín Minguijón
Catedrática de Derecho Romano. UNED


