«LA PERDIDA DE ESPANA»:
LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA.
COMPARACION ENTRE DOS VERSIONES

RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO
A SU AUTORIA

OrioL M1rRS MaRTi
Universidad Internacional de la Rioja

RESUMEN

Este articulo demuestra la originalidad de la autoria de la leyenda renacentista
de la pérdida de Espana que Onofre Manescal incluyé en su Sermd del rei Jaume
11 (1604), a la vez que evidencia la distancia de la misma sobre la considerada su
fuente mds directa, la Historia verdadera del rey Rodrigo (1592) de Miguel de Luna.
Una comparativa detallada entre el Sermd (1604) de Manescal y la Historia (1592)
de Miguel de Luna pone al descubierto un conjunto de afinidades pero también
de desencuentros lo suficientemente profundos como para demostrar la indepen-
dencia de estos dos textos identitarios fundamentales de la literatura espafiola, pero
también su indiscutible filiacién.

Palabras clave: Onofre Manescal; Miguel de Luna; pérdida de Espana; leyendas;
literatura espanola; identidad.

ABSTRACT

This article demonstrates the originality of the authorship of the Renaissance
legend of the loss of Spain that Onofre Manescal included in his Sermd del rei



62 ORIOL MIRO MARTI

Jaume II (1604), at the same time that it shows its distance from what is consid-
ered its most direct source, the Historia verdadera del rey Rodrigo (1592) by Miguel
de Luna. A detailed comparison between Manescal’s Sermd (1604) and Miguel de
Luna’s Historia (1592) reveals a set of affinities but also disagreements deep enough
to demonstrate the independence of these fundamental identitarian texts of the
Spanish literature but also their indisputable affiliation.

Keywords: Onofre Manescal; Miguel de Luna; loss of Spain; legends; Spanish
literature; identity.

A PERDIDA DE ESsPANA es una leyenda que habla del periodo en el que

la Peninsula Ibérica cay6 bajo dominio musulmdn. Todas las crénicas

medievales coinciden en que el reino peninsular se encontraba en un
estado de conflicto interno permanente, lo que justificé la presencia de tro-
pas extranjeras que ofrecerfan refuerzo a alguno de los bandos enfrentados.
Las causas que condujeron a la invasién definitiva se desconocen, aunque
esta carencia de fuentes se suple con la presencia de varias leyendas que re-
latan cémo la peninsula cayé en manos musulmanas en un tiempo récord
debido a este estadio de inestabilidad.

Las leyendas que hablan sobre las invasiones musulmanas del reino, en-
tre las que se cuenta la mds conocida de lz pérdida de Espana o el pecado de
Espana, se encuentran recogidas en las principales crénicas medievales. La
versién mds extendida es aquella que habla de cémo el rey visigodo Rodrigo
forzé a Florinda, la hija del noble Julidn, tras ver cémo esta se bafiaba de no-
che, lo cual hizo que este ofreciera sus conocimientos del territorio a un rey
enemigo para que invadiera el reino, buscando con ello castigar a Rodrigo.
Las crénicas medievales, pues, coinciden en afirmar que el periodo en que
el reino visigodo se encontré bajo dominio musulmdn fue la consecuencia
de los vicios de los gobernantes a los que Dios buscé castigar mediante una
invasién temporal: esta es la conocida como fesis neogoda que estd presente
(aunque no en todas) en las principales obras que conforman la historiogra-
fia latina de los siglos viir y 1x, a saber, la Spania musulmana (s. vii), la Sep-
timania franca (ca. s. 1X), los Annales portugalenses veteres y el Testamentum



«LA PERDIDA DE ESPANA»: LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA. 63
COMPARACION ENTRE DOS VERSIONES RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO A SU AUTORfA

(finales del s. viir, mediados del s. 1x), asi como el corpus historiogréfico

alfonsino (ca. 877-910) (Martin, 2020).

El presente, pues, se considera uno de los textos identitarios mds emble-
madticos del Renacimiento (Sinchez Hidalgo, 2016). El factor identitario
de la literatura espafola se refiere a aquellos elementos y rasgos culturales y
lingiiisticos que caracterizan la literatura producida en Espana y que con-
tribuyen a definir la identidad nacional y cultural de los espafioles. Estos
elementos suelen incluir la diversidad de culturas, tradiciones y valores que
han influido la literatura espanola a lo largo de la historia. Asi, la presencia
de diferentes culturas en la peninsula ibérica, como los visigodos y los mu-
sulmanes, por lo que nos concierne en este estudio, vendrian a encarnar ese
factor identitario de la literatura espafiola que es una mezcla de elementos
culturales y lingiiisticos que reflejan la diversidad y riqueza de la historia
y la cultura espafolas, y que contribuyen a definir la identidad nacional y
cultural de los espanoles (Sdnchez Hidalgo, 2016; Rocha, 2018).

En este sentido, pues, el texto de Luna no alberga dudas de su vincu-
lacién identitaria. Sin embargo, la obra de Manescal, por estar escrita en
cataldn, ha sido considerada m4s vinculada al elemento identitario cataldn
que al espanol: con todo, dado el contenido del texto, no han sido pocos los
estudiosos que han visto una doble filiacién en el texto, y asi lo entendemos
nosotros (Rocha, 2018; Badia i Margarit, 1966; Pujol, 1999).

Miguel de Luna (1540-1615) fue un morisco granadino dedicado a la
traduccién de manuscritos drabes que llegé a ser el traductor oficial de Fe-
lipe I y Felipe III. Luna fue uno de los traductores junto con Alonso del
Castillo de los polémicos manuscritos plumbeos del Sacromonte (Cabanelas
Rodriguez, 1965), que a pesar de ser una reivindicacién de la identidad dra-
be en la Peninsula (Barrios Aguilera, 2006), se convirtieron a la larga en el
relato del pasado cristiano de Granada (Alonso, 1979; Caro Baroja, 1992;
Hagerty, 2007). Con todo, por lo que serfa conocido Luna es por afirmar
haber encontrado un supuesto manuscrito drabe del siglo viir escrito de
primera mano por un musulmdn que intervino en las guerras contra los
godos y que cambiaba por completo la visién que se tenia de los invasores.
La verdadera historia del rey Rodrigo, tal como titul6 Miguel de Luna su



64 ORIOL MIRO MART{

traduccién, recoge la historia de los musulmanes en tierras peninsulares,
empezando por la pérdida de Espana y continuando con la relacién de gran-
des hazanas y batallas histéricas que los dos ejércitos protagonizarian en su
guerra por el territorio. Esta Historia conoceria una primera parte, impresa
en 1592, y una segunda, impresa en 1600".

Sin embargo, el principal cambio que La verdadera historia del rey Rodri-
go ofrecia era la consideracidn positiva de los musulmanes, hasta entonces
descalificados sistemdticamente (Caro Baroja, 1992 y 2000), a quienes con-
vertia en un verdadero modelo de honor y valentia. Estableciendo un pre-
cedente inmediato contra la resis neogoda, Miguel de Luna presentaba una
historia diferente en la cual los musulmanes habrfan venido a sustituir a una
monarquia decadente y habrian implantado un gobierno modélico regido
por un rey también modélico, a quien en el momento mds dlgido de la his-
toria se llegaba a comparar, en un complejo entramado comparativo de vida,
gustos personales y grandes hitos, con la figura del emperador Carlos V.

Como se demostrd posteriormente, y pese a los esfuerzos de Luna por
dar veracidad a la historia, La verdadera historia del rey Rodrigo era una crea-
cién del propio Luna, quien buscaba no solo acreditarse como arabista com-
petente, sino mejorar la situacién en la que vivian los moriscos en una época

1

Primera parte: 1592, imprenta de René Rabut, Granada. Segunda parte: 1600, impr.
De Sebastidn de Mena, Granada.

Reimpresiones: 1600, Sebastidn de Mena, Granada; 1603, Angelo Tauanno, Zaragoza;
1603, Pedro Patricio Mey, Valencia; 1646, Claudio Macé, Valencia; 1654 y 1676, Melchor
Sénchez, Madrid; 1676, Herederos de Gabriel de Leén, Madrid.

Traducciones: al inglés: 1627, parcial, Robert Ashley, impr. J. Parker, Londres; 1687,
completa, Mattew Taubman, impr. F. Leach, Londres; 1693, completa, anénima, impr. D.
Browne, Londres. Al francés: 1638, primera edicidn, sier de Vieux-Maisons, impr. Gervais
Clovsier; 1671, Francois d’Obelih, impr. Daniel Elsevier, Amsterdam y reeditada en 1699,
impr. Christophe Remy, Paris y 1702, impr. A. Brisson, Lyon. 1680, Le Roux. 1708, Guy
Alexis Lobineau, impr. Vve. Muguet, Paris; 1721, anonim, impr. Bruyset, Lyon.

Al italiano: 1648, Bartolomeu de Rogatis, impr. E Sauio, Napoles y reeditado en 1653,
impr. L.A. Fusco, Népoles, 1660, 1662, 1664 i 1674, impr. Il Guerigli, Venecia, y 1685-
1689, impr. Gioseffo Longhi, Bolonia. 1648, Francesco Agricolet, impr. Il Fancina, Vene-
cia; 1663, Sennucio Cirfranei, impr. All’ Insegna della Stella, Florencia.

Vid. Palau Dulcet, 1954; Diaz, 1984.



«LA PERDIDA DE ESPANA»: LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA. 65
COMPARACION ENTRE DOS VERSIONES RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO A SU AUTORfA

marcada por los disturbios y la sangrienta Revuelta de las Alpujarras (Caro
Baroja, 2000; Dominguez Ortiz y Vincent, 1993). Asi, rompiendo tanto
con la zesis neogoda como intentando una mejora de la situacion real de una
poblacién que en la época habia ascendido a las 100.000 personas (Kamen,
2011), Luna elaboré una narracién ficticia al modo de Antonio de Guevara
(1481-1545) que casaba con el creciente gusto popular por la novelizacién
histérica y con un progresivo interés por los temas orientales, modificando
asi toda la tradicién vigente y estableciéndose como referente primero para
quien quisiera acercarse a los hechos que sucedieron cuando los musulma-
nes entraron en la peninsula (Bernabé Pons, 2000; Menéndez Pidal, 1950;
Riquer, 2000).

Pocos afios después de la primera edicién de Luna (1592), el tedlogo
cataldn Onofre Manescal lefa en la catedral de Barcelona un sermén fune-
rario con ocasién de la muerte del rey Jaime II el 4 de noviembre de 1597.
Manescal, que era doctor en teologia y afamado predicador, publicaria este
sermén en 1604 bajo el titulo Sermo vulgarment anomenat del serenissim
senyor don laume segon, iusticier, y pacific, Rey de Aragé y Compte de Barcelo-
na, fill de Don Pedro lo Gran, y de Dona Constanca sa muller. Predicat en la
Sancta Iglesia de la Insigne Ciutat de Barcelona a 4 de Noembre del Any 1597.
Per Honofre Manescal Doctor en Theologia, y Rector de la Iglesia Parroquial de
Sanct Andreu de la Selua. Dirigit al Illvstrissim, y Excellentissim Senyor don
loan Teres Archebisbe de larragona, y del consell de la Maestat, Lloctinent, y
Capita general per lo Rey nostre Senyor en lo Principat de Cathalunya.

El sermén, que serfa ampliado para la edicién impresa, trataba temas tan
diversos como la geografia o las leyendas. Dentro de este dltimo punto, el
legendario, debe valorarse el mérito de Manescal en ser el primero en relatar
de forma detallada la historia de la espada de Vilardell, el equivalente cataldn
de la leyenda de Excalibur, y el primero también en dar nombre al héroe
(Riquer, 2000). Este sermén venia a ser un breve repaso de la historia de la
corona catalano-aragonesa y contenia numerosas leyendas, una de las cuales
era la pérdida de Espana. La version que recogia, y contra toda expectativa,
contradecia las crénicas més ilustres (la versidn oficial) y mostraba una his-
toria de las invasiones bastante similar a la que unos afios antes Miguel de



66 ORIOL MIRO MARTI

Luna habia impreso con un éxito sin precedentes, a pesar de sus evidentes

falsedades (Bernabé Pons, 2000).

La voluntad dltima de Manescal era conseguir el cargo de cronista oficial
de la corona, que en la época estaba reservado a un sector muy selecto de la
sociedad (Gonzélez Ferndndez, 2008). Como en el caso del granadino, el
cataldn buscaba una mejora sustancial no solo de su status social, sino que al
importar una innovacién moderna, un supuesto hallazgo hecho por un con-
tempordneo, el tedlogo se establecia como el referente segundo de la versién
y ponia sobre la mesa su capacidad como cronista e historiador.

Lo que el estudio comparativo actual ha demostrado es que Manescal
tradujo literalmente gran parte del texto de Luna y lo incorporé a su ser-
moén, pero con notables modificaciones: las principales diferencias, que de-
muestran que el texto del cataldn no se puede considerar una copia del gra-
nadino, son, por una parte, la configuracién formal del escrito, que difiere
en la mayoria de las partes, y la otra, mds importante ain, que la intencién
de Manescal no se corresponde con la de Luna, ya que el tedlogo preten-
de, en esencia, desmontar cualquiera pretensién anexionista de territorios
catalano-aragoneses que se basara en la tesis neogoda (Bernabé Pons, 2000;
Menéndez Pidal, 1950; Riquer, 2000). En consecuencia, si la reconquista
de los territorios peninsulares no fue hecha dnicamente por don Pelayo,
sino que en cada territorio intervino un personaje diferente y por tanto la
reconquista de los territorios catalanes no habia sido hecha por el linaje de
los reyes godos, no se podia justificar por esta via ninguna teoria politica que
estableciera una deuda histérica entre las coronas ni que colocara la catalana
por debajo de la castellana. Se trata, por tanto, de una cuestién identitaria y
de reivindicacién politica de primer orden.

Volvamos un momento a las cuestiones formales del escrito, primer fac-
tor que distancia ambos textos. La copia literal de fragmentos que un and-
lisis contrastivo demuestra podria llevar a creer que Manescal cont6 con
una copia de la Historia de Luna mientras elaboraba su sermén. Esta tesis
la confirma el hecho de que sea Luna, y lo recoja Manescal, quien inaugura
la tradicién de llamar Florinda a la hija del noble que se pasa al enemigo,
en sustitucién de la cldsica denominacién peyorativa de Cava, sinénimo



«LA PERDIDA DE ESPANA»: LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA. 67
COMPARACION ENTRE DOS VERSIONES RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO A SU AUTORfA

de prostituta y que es la que ha perdurado hasta nuestros dias (Menéndez
Pidal, 1950; Gaylord, 1992; Maura, 2003). Sin embargo, la falta de es-
tructuras idénticas, una divisién completamente diferente de los escritos vy,
por encima de todo, la visién peyorativa de los musulmanes hace que la de
Manescal no pueda ser considerada un plagio, sino una versién diferente de
la de Luna.

A guerra entre los christianos te los moros, te abri fasta que ayan cobrado los
christianos las tierras que los moros las tienen forzadas; (...) Ca Jhesu Christo
nunca manddén que matasen nin apremiaran a ningin miedo a que tomase la

Su ley (Don Juan Manuel, Libro de los Estados).

Don Juan Manuel expresaba asi en el Libro de los Estados 1o que Luna y
Manescal defienden a lo largo de los textos, pues todos comparten la con-
sideracién de que la invasién es una guerra meramente politica y niegan
toda vinculacién religiosa al hecho. La idea que los cristianos luchan contra
una ocupacién inaceptable del territorio surge en el siglo x con la Crénica
Albeldense (881), que carece de intervenciones divinas que equilibrarian las
fuerzas a favor de una faccién concreta, sino que la guerra se decide por las
armas, y la Reconquista, declarada ya en firme en la carta que don Pelayo
envia al capitdn de los ejércitos invasores y que Luna recoge al final del su
capitulo XIX, se trata como un conflicto territorial y no como el enfrenta-
miento de dos civilizaciones opuestas por la religion:

Carta del Rey Don Pelayo, embiada al Capitdn Tarif Abeniez. (...) y té hazemos
saber, aunque tienes ocupado nuestro Reyno de Espatia cono mal titulo, y fuerza
de armas, tenemos confianza en Dios, que cono su ayuda lo bolveremos d restau-
rar, y esta se nuestra intencion. (Luna, cap. XIX).

Con todo, hay elementos que se presentan lo largo de los dos textos que
inclinan a pensar justo lo contrario, es decir, que en cierto punto la guerra
politica se convierte en una guerra de religién. Estos elementos serfan que
el rey musulmdn Miramamolin Jacob Almanzor, al comprobar el éxito de
la empresa, extienda la guerra a toda la morisma, y que ademds se plantee la



68 ORIOL MIRO MARTI

cuestién de la conversién musulmana bajo una apariencia falsamente ino-
cente de obtencién de privilegios.

La leyenda de la pérdida de Esparna, en su versién primitiva, habla del
agravio contra Florinda y la traicién del conde Julidn. El autor mds antiguo
que trata la leyenda de la Cava es Abderramdn ben Abdelhakem, del siglo 1x,
cuya obra se encuentra en estrecha relacién con el género llamado forubar o
de conquistas, y que son aquellas tradiciones de los paises conquistados por
el Islam que tratan sobre las profecias que anunciaban su invasién. Por otro
lado, tradicionalmente la primera referencia a Julidn la encontramos en la
Crénica Silense (Le6n, 1115), que considera al rey godo Vitiza el inicio de
los males que desembocarian en la invasién y anade el motivo del destierro
de sus hijos por don Rodrigo y la unién de estos a las fuerzas del conde Ju-
lidn en Ténger. Segtin la tradicién proveniente de Racizo (Crdnica del moro
Rasis: Ahmed al Rézi, 887-955?), igual que la Crdnica sarracina de Pedro del
Corral (1430), don Rodrigo ayudaria a su sobrino don Sancho a combatir
la invasién sarracena provocada por la traicién del conde Julidn (Menéndez
Pelayo, 1985). Sin embargo, Manescal no sigue estas fuentes, sino a Luna,
dado que presenta una relacién de hechos bastante diferente.

La versién de Manescal incluye algunas de las historias paralelas que se
habian ido adhiriendo al largo del tiempo a la leyenda de la Cava. Una de
estas nuevas incorporaciones serfa la leyenda de la Torre de Hércules, que
hablaba de una construccién muy antigua hecha por los griegos que guar-
daba la revelacién de una invasién exterior en el momento en que esta se
abriera. El deber de todo rey era afiadir un candado a la puerta con el fin
de impedir que esta invasién se llevara a cabo durante su reinado. Ignorante
de esta tradicidn, el rey Rodrigo habria abierto la torre esperando encontrar
tesoros para pagar nuevos ejércitos, pero, en lugar de eso, habria liberado su
maldicién.

De hecho, la narracién puede entenderse como un conjunto de historias
paralelas, proféticas en su mayoria, que seguirfan en los dos autores la mis-
ma finalidad y un desarrollo muy similar. Algunas, sin embargo, podrian
confundirse con una narracién paralela, pero realmente se trata de episodios
protagonizados por personajes relevantes y que van apareciendo en el relato



«LA PERDIDA DE ESPANA»: LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA. 69
COMPARACION ENTRE DOS VERSIONES RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO A SU AUTORfA

en contadas ocasiones. De este tipo es, por ejemplo, la deshonra de Araulfo,
a quien la madre del sucesor legitimo al trono godo castigaria por traidor y
quien reaparece al final limpiando su honor librindose a manos del enemigo
en una escena dramdtica de suicidio militar.

Este conjunto de historias constituyen el espesor de la narracién y tienen
un desarrollo pricticamente idéntico en ambos autores. Los elementos se
suceden en el mismo orden y en las mismas coordenadas, lo cual podria
perfectamente llevarnos a pensar que toda la narracién es tratada por igual.

Debemos diferenciar, como ya apuntidbamos antes, unos relatos princi-
pales de otros secundarios. Los relatos secundarios serian los que presentan
mids divergencia entre los autores y se reconocen fécilmente por el trata-
miento diferencial que les da el clérigo. Estos serfan, por un lado, la caida

de Ataulfo, la traicion de Sisiberto'y la historia del pastor (o fuga de Rodrigo).

Estos relatos tienen cada uno una funcién especifica. El primero, la cai-
da de Ataulfo, es una historia de honor y de cémo un hombre de armas
puede perderlo y como se recupera. Luna dedica una breve reflexién sobre
la desgracia que supone para un soldado perderlo, y cémo solo una lucha
a muerte con el enemigo puede devolverlo. Ataulfo morird a manos de los
invasores en una lucha encarnizada en la que desde buen principio no tenia
ninguna posibilidad. Su muerte serd admirada tanto por los personajes de la
historia como ambos autores:

Su Capitan Ataulpho peleo como esforcado, y valiente Cavallero: y despues de
aver muerto muchos Moros, aunque fue amonestado de sus enemigos que se
rindiesse, nunca se pudo acabar con él, hasta que murio peleando entre sus ene-
migos, como lo deven hazer los hombres que estiman la honra, y el servicio fiel a
sus senores, para no ser culpados con razon o sin ella. (Luna, cap. VII).

Y aprés de aver peleat varonilment lo capita del rey don Rodrigo Ataulpho, y

aver mort molts moros sens voler-se rendir, mori en la pelea (Manescal, 21).

La traicion de Sisiberto trataria de la maldad de los cristianos y las malas
artes propias de la guerra. Sisiberto es un cristiano que en un momento



70 ORIOL MIRO MARTT

dlgido de la historia, de noche, cuando los dos ejércitos descansan, se acerca
a Tarif para avisarle de las malas intenciones del capitdn cristiano Orpas, a
quien acusa de querer preparar un ataque sorpresa contra el campamento.
Tarif no se fia pero no tiene otro remedio que levantarse en armas y atacar
primero, decisién que le otorga la victoria sobre el cristiano. La verdadera
intencién de Sisiberto era hacer caer al musulmdn en el error que habia
hecho perder anteriormente una batalla a su sefor, que era haber atacado
apresuradamente cuando todavia no estaba preparado. Sisiberto buscaria
el fracaso del capitdn sarraceno proporciondndole una informacién que le
obligara a un enfrentamiento imprudente. A lo largo de los dos textos, a
pesar todo, es constante la idea que los musulmanes estin preparados para
la guerra, mientras que los cristianos no.

Por ultimo, la historia del pastor o fuga de Rodrigo, evidenciaria la falta de
honor y la vileza de este rey, quien viéndose superado la vigilia de la gran ba-
talla final, decide huir sin permitir que nadie le siga. Para no ser reconocido,
Rodrigo se hace con la ropa y la comida de un pastor, a quien deja la arma-
dura real con que habia estado entrando en batalla. El tema de la penitencia
de Rodrigo después de abandonar a sus tropas no aparece ni en Luna ni en
Manescal, pero si en la Refundicion de la Cronica de 1344 (Toledo, ca. 1460)
y la Cronica d’Alfons I1I el Magne (911), asi como en mdltiples canciones de
tipo popular:

Y segons costum dels Goths, diuen entra en la batalla ab un carro de marfil
adornada sa persona de corona de or y altres insignies y vestidures reals, conforme
trobaren aprés juntament ab son cavall nomenat Orelia. (Manescal, 22 v.)

El pastor, sin nada con que vestirse, se la pone, lo que provoca la con-
fusién y hace que los soldados de Tarif lo cojan prisionero una vez el mu-
sulmdn ha vencido a las fuerzas cristianas, pero Julidn, que conocia perso-
nalmente a Rodrigo, descubre el engano. El relato del pastor es idéntico en
ambos autores, lo cual viene reforzado por el hecho que Luna, por primera
vez, y asi lo hace Manescal, trata a Tarif no como a capitdn, sino como a
general. Es en este momento cuando Manescal introduce la novedad de ha-
berse tenido noticia del rey exiliado doscientos afios después de la invasién,



«LA PERDIDA DE ESPANA»: LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA. 71
COMPARACION ENTRE DOS VERSIONES RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO A SU AUTORfA

gracias al descubrimiento de una tumba en Viseo, Portugal, cuyo epitafio
traduce, lo cual toma de la Cronica d’Alfons 111 el Magne (911). Las crénicas,
sin embargo, difieren sobre el final del rey Rodrigo: asi puede verse en el
Cronicon de Lucas Tudense (1236), el Toledano (1243), la Cronica d’Alfons 111
el Magne (911) y la Cronica Albeldense (881).

Por otro lado, existen dos historias paralelas que, a pesar no poder ser
consideradas ni proféticas ni principales, si cumplen una finalidad muy con-
creta dentro de la narracién principal. Estamos hablando del enamoramien-
to de Zahra y de la genealogia de la corona sarracena.

Zahra era la hija del rey Mahomet Abrehedin. Durante una fiesta, toma
una barca para salir a divertirse pero una tormenta la arrastra hasta las costas
peninsulares. Rodrigo la encarcela, pero pronto surge el amor entre ellos.
Zahra se convierte al cristianismo y se casa con el rey godo, lo cual provoca
una enorme angustia al monarca sarraceno, quien muere del disgusto. La
historia de Zahra hablaria de la entrada de sangre sarracena en la corte goda
y justificaria la subida al trono musulmdn de quien serfa el gran rey drabe
Almanzor, a quien Luna plantea como el equivalente drabe de Carlos V. Es-
tos dos elementos serfan suficientes para justificar la presencia de un relato
intercalado, pero es que ademds la historia de Zahra es utilizada también
para plasmar la vileza de los traidores y su justo castigo. Cuando Rodrigo
huye, ya vencido, la reina pasa a la custodia de Almanzor. El capitdn Tarif la
deja a cargo de Gilhait, hijo del rey de Tunez, quien debia reponerse de las
multiples heridas que habia recibido. La reina conversa y el principe mu-
sulmdn se enamoran y Gilhait se convierte al cristianismo, lo cual enciende
las iras de Tarif, quien los manda ejecutar. Por tanto, la historia de Zahra
explicaria la presencia de sangre sarracena en la corte goda y la subida al
poder de Almanzor.

Llegados a este punto, solo nos queda comentar las historias proféticas.
La Torre de Hércules, de la que ya hemos hablado antes, es la primera, mien-
tras que la segunda es ¢/ relato de la Cabeguda, una profecia muy antigua que
pronosticaba el final del reino godo y la invasién sarracena.

La Cabecguda es una cristiana que conoce la profecia y la utiliza para pe-
dir clemencia a quien sabe que serd el futuro regente de esas tierras. Ella le



72 ORIOL MIRO MART{

ofrece el relato profético a cambio de proteccién para ella y los suyos cuando
llegue el fin de la guerra. La historia habla de las senales que identificardn al
capitdn conquistador, el escogido por el destino. Estos elementos, que pro-
vendrian de la tradicién drabe (Bernabé Pons, 2000), estdn presentes en las
dos tradiciones y se encuentran en estrecha relacién con el tépico del héroe
que, destinado a cumplir grandes proezas, presenta unos rasgos fisicos muy
determinados y que sirven para reconocerlo y hacer publico su destino en
un momento determinado de la historia. Las caracteristicas del héroe son
un lunar en el hombro derecho y que con la mano del mismo lado pueda

cubrirse la rodilla sin tener que encorvar la espalda.

Y deya mas, que lo capita que l'avia de guanyar avia de ser valerds y fort y que
conexerien qui era aquest capita ab alguns senyals que avia de tenir, ¢o és un
lunar pelds tant gran com un ciuré en lo muscle de la ma dreta, y que la ma
dreta avia de tenir més llarga que la ma esquerra, y tant que ab la palma podria

cobrir lo genoll sens encorvar-se. (Manescal, 20).

Una vez verificadas todas las senales en Tarif, el héroe decide llevar la
lucha hasta las dltimas consecuencias y morir si es necesario. Confiado en
el triunfo, Tarif, en un episodio paralelo al célebre de Herndn Cortés en
Veracruz (Riquer, 2000; Mérquez Villanueva, 1981), hace quemar todos
sus barcos excepto uno, una pequena embarcacién que utiliza para enviar

noticias a Muza.

A pesar de no depender directamente uno del otro, ambos autores se
hacen eco del clima profético que desde finales de la Edad Media anunciaba
el fin de la decadencia del reino godo y la llegada de un escogido que aca-
barfa con las luchas internas que, desde de la llegada de los musulmanes,
sacudian la peninsula. Estas profecias politicas, como la Torre de Hércules o
la revelacién de la Cabeguda, predecian eventos a corto plazo, pero en nada
afectaban al fin del mundo, tal como si hacian profecias escatolégicas como
la del Vae mundo in centum annis (Ay del mundo de aqui a cien anos) que

popularizé Arnau de Vilanova (Duran y Requesens, 1997; Riquer, 2000).



«LA PERDIDA DE ESPANA»: LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA. 73
COMPARACION ENTRE DOS VERSIONES RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO A SU AUTORIA

El Anticristo en Luna no es la civilizacién 4drabe, como si lo es en Ma-
nescal. En este sentido no podemos decir que el granadino reproduzca las
corrientes apocalipticas de la época, pues de hacerlo podria caer ficilmente
en la resis neogoda. De hecho es Manescal quien se acerca més a esta tesis, si
vemos su discurso como la lucha entre una corrupcién temporal, la inva-
sidn, y su enderezamiento, la reconquista del reino. Esta reconquista, no lo
olvidemos, fue llevada a cabo por cada corona por separado, lo cual impedia
cualquier pretensién anexionista posterior (Riquer, 2000). En las profecias
de la Torre de Hércules y la Cabecuda, Manescal anade las de San Metodio
martir (donde también aparece la profecia de la invasién), el venerable Beda

y San Isidoro.

La dltima de las historias paralelas conectaria con la versién primitiva de
la historia, la desgracia de Florinda, alargdndola una poco mds. El conde Ju-
lidn se retira a sus tierras para reconstruirlas y vivir en paz, un vez acabada la
guerra. Ambos autores hablan del origen del nombre Mélaga, Villaviciosa,
que es donde el conde y su familia se retiran. Por los remordimientos que
sufre, Florinda se suicida, tragedia que a la larga provoca la muerte a la fami-
lia entera: Julidn enloquece y se atraviesa con un pufal, y Egilona, su mujer,
muere de enfermedad. No es la primera vez que un disgusto emocional
pone fin a la vida de un personaje: ya vefamos cémo Abrehedin muere del
disgusto a raiz de la conversién de su hija Zahra y su boda con el rey ene-
migo, y ahora Egilona cae enferma por el terrible impacto que le supone ver
morir a su hija, despenada ademds, lo cual, segin la convencién cristiana,
impedia la salvacién del alma (Menéndez Pidal, 1950; Mdrquez Villanueva,
1981; Maura, 2003).

Asimismo, se insintia que la muerte de Florinda podria haber sido indu-
cida por el demonio, pero de este hecho solo se hace una ligera mencién,

calcada en ambos autores, pero que no se llega a desarrollar.

Ab esta imaginacié enganyada del dimoni determina de morir desesperada.
(Manescal, 24).



74 ORIOL MIRO MART{

El suicidio de Florinda, con todos los elementos que incluye, recuerda al
de Melibea, trdgico personaje de La Celestina que decide lanzarse de una to-
rre ante los ojos de sus padres ofuscada por la muerte de su amante Calisto,

lo cual ha llevado a ser considerado un caso de plagio lamentable (Mdrquez
Villanueva, 1981).

A partir de aqui, Manescal se adentra en una reflexién sobre las causas de
la pérdida de Espana. Toda la culpa se desplaza de los vicios de Rodrigo para

cargarse en la figura de Florinda.

per molt que vullam especular y escudrinyar la causa, la principal trobarem los
pecats, en particular del rey y dels que tenian lo mando. (Manescal, 23).

Manescal reflexiona sobre el nombre de Cava, apodo peyorativo por el
que se conocia antes de Luna a la hija del conde Julidn (Menéndez Pidal,
1950; Gaylord, 1992; Maura, 2003), y apoya sus argumentos en el ejemplo
biblico, que deforma para adecuarlo a sus necesidades argumentativas.

se deya Cava, pero no era aqueix son nom sind dona Florinda, a la qual los

arabes per infamia li di-gueren Cava, que significa entre los Arabes una dona
infame. (Manescal, 16).

Un aspecto importante a tener en cuenta es que fue Luna el primero en
llamar Florinda a la hija del conde Julidn. Este hecho es importantisimo
porque permite saber qué tradiciones toman al granadino como referente
y cudles no.

En un ejercicio de retérica y deformacién magistral del ejemplo biblico,
Manescal explica el proceso por el cual Florinda es la responsable de la inva-
sién musulmana de la peninsula y llega a comparar el pecado de Eva con el
de Florinda. Dice que Eva fue la primera Cava porque causé la pérdida del
Paraiso, y por eso no es de extranar que otra mujer sea la causa de la pérdida
del territorio a manos enemigas, justamente porque ya existe un precedente.
Incluye ademds una reflexién sobre el nombre de Eva, que dice ser el origen
del de Cava por una evolucién del hebreo.



«LA PERDIDA DE ESPANA»: LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA. 75
COMPARACION ENTRE DOS VERSIONES RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO A SU AUTORfA

No diu mal en dir que Eva fou lo principi d'esta pérdua, pero si estava versat
algun tant en llengua Hebrea veuria com lo nom de Eva és corromput, y son
nom era Cavah. (Manescal, 24).

Esta misoginia que demuestran no solo el telogo sino también el grana-
dino, va a mayores cuando se culpa directamente a Florinda de la invasién,
liberando asi a Rodrigo de toda culpa. Realmente este cambio de perspec-
tiva no solo es repentino sino forzado en el extremo. A lo largo del texto
se defiende que la culpa de las invasiones radica en las faltas y pecados no
redimidos de Rodrigo, teorfa que no se mantiene hasta el final, sino que se
ve modificada por las exigencias de adecuar la leyenda nueva con el relato
tradicional de la Cava y la pérdida de Espana.

Otro concepto discordante entre los dos autores es el de destino y volun-
tad de Dios. Después de hablar de la Torre de Hércules, Manescal introduce
la novedad de intervenir personalmente para hablar de la posible redencién
de los pecados del rey, cosa que evitaria la invasién y el final trigica del
reino; pero don Rodrigo es un rey dominado por los vicios y, en lugar de
redimirse, decide seguir adelante y trasladar la corte de Toledo a Cérdova
para mejorar su seguridad. El hecho que el autor presente la posibilidad que
Rodrigo pudiera redimir sus pecados y evitar asi la invasién musulmana se
opone a la idea de destino y es mds plausible encontrarla formulada por un
doctor en teologia como Manescal, que por uno traductor morisco como
Luna (Duran y Requesens, 1997), ya que para el cristianismo el concepto
de destino estd subordinado al de redencién y Luna lo entiende solo como
providencia o voluntad de Dios.

De hecho, no es la primera vez que Manescal introduce reflexiones de
cardcter erudito que representan otro de los puntos de divergencia respecto
de Luna. Aparte de las breves explicaciones sobre el origen del nombre de
Gibraltar y Guadalete, ambas ausentes en el granadino, Manescal introduce
reflexiones eruditas que le otorgan una pdtina de veracidad que lo aleja de la
fabulacién en la que muchas veces cae Luna. La primera de estas reflexiones
es la justificacidn sobre una posible variante de la propia leyenda que afirma-
ria que la agravada no es la hija del conde sino la esposa. Esta variante aparece



76 ORIOL MIRO MART{

durante la primera mitad del siglo x111, tal como lo registran el Zoledano
(1243) y la Cronica de Sant Joan de la Penya (1372). El origen de este cambio
se encuentra en el historiador bizantino del siglo v Procopio de Cesarea,
quien usa el motivo del anillo como simbolo del agravio, tal como también
se hace en el relato biblico de David y Betsabé (Samuel 11,14).

La segunda de estas reflexiones es la que explica la traicién de los hijos de
Vitiza. Cuando los ejércitos cristianos han caido ante Tarif en la gran batalla
final, Manescal interrumpe la narracién para hablar de las posibles causas
de la derrota de los de Rodrigo. Una de ellas seria la traicién de los hijos de
Vitiza, predecesor de Rodrigo. Estos dos personajes, Achila y Ardo, habrian
establecido alianzas secretas con Tarif y Julidn y habrian abandonado el cam-
po en plena lucha, dejando sin efectivos a Rodrigo.

Sin embargo, Manescal niega no solo la traicién, sino incluso la supues-
ta intervencién de Achila y Ardo, ya que el clérigo, basdndose en hechos
histéricos, demuestra que los hijos del anterior monarca nunca se habrian
aliado con un rey usurpador como Rodrigo, por una parte; y por otra, por
no haberlo encontrado verificado en ninguna autoridad.

Segtn la Crénica Mozdrabe (754), el rey godo Vitiza empezd a reinar en
el afno 702, a la muerte de Egica, su padre, quien en el 695 le habia asociado
al reino y le habia nombrado gobernador de Galicia. La tradicién de los vi-
tizanos que habla de los pactos con los drabes y la aceptacién de la conquista
musulmana se encuentra recogida en la Crénica Pacense (Cronica Mozdrabe
de Isidoro Pacense, 754). Para su autor, un morisco que vivié en Cérdoba
y Toledo, Vitiza fue un monarca clemente que arreglé los abusos de su pa-
dre devolviendo bienes y libertades a los condenados por el rey precedente.
Ademis, convocé el XVIII Concilio de Toledo (702) y promulgé las tltimas
leyes que se incorporaron al Liber Iudiciorvm, la recopilacién de leyes visi-
gbticas mezcla de la antigua legislacién romana y las nuevas imposiciones
germdnicas que la aparicién del derecho comin acabé por sustituir a finales
de la Edad Media. Segun la citada crénica, Vitiza habria vivido durante el
reinado de su padre en la ciudad de Tuy, donde hirié de muerte a Favila, pa-
dre de don Pelayo, a quien acabé expulsando del reino una vez ya coronado
en Toledo. La tradicién antivitizana, sin embargo, presente més bien en el



«LA PERDIDA DE ESPANA»: LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA. 77
COMPARACION ENTRE DOS VERSIONES RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO A SU AUTORfA

norte peninsular, presentaa un Vitiza vicioso que, para justiﬁcar Sus excesos,
forzé al clero a vivir entregado a la lujuria. Asilo hace la Crénica de Moissacy
la Cronica de Alfonso 111 (911). La muerte de Vitiza como jefe del reino abrié
un periodo de guerra civil. La eleccién de Rodrigo por asamblea deberia ha-
ber tenido lugar durante la primavera de 710. Ademds, esta eleccién se llevéd
a cabo, segin la Crénica Pacense (754), de forma irregular. La citada crénica
también explica cémo Rodrigo se apoderé del reino y también cémo en el
momento de la invasién musulmana, este intestino furore confligetur se en-
contraba en plena guerra civil (Larra, 1997).

Diuen alguns que dos fills de Vitisa als quals lo rey don Rodrigo avia comanat
dos parts de l'exéreit se concertaren la nir antes ab lo capiri Tarif y compte don
Julia que dexarian al rey en lo mig de la pelea, sens consentir que ses esquadres
peleassen, com diuen que u feren y posaren en execucid. Lo que no és creible:
una, perqué estos no tenian molta amistat ab lo rey don Rodrigo; altre, perqué

los autors més graves que en esta historia yo he llegit no'n fan mencié, de aquest
cas. (Manescal, 22 v).

La siguiente reflexién es sobre la fecha de esta gran batalla por el destino
del reino. El clérigo vuelve a apoyarse en fuentes eruditas que, como es cos-
tumbre, no cita, y que presentan divergencia no ya sobre el afio, que todas
coinciden en sefalar como el 714, sino sobre el mes y el dia. La reflexién se
articula a través de las equivalencias del calendario musulmdn y el cristiano.

Fou esta viltima pelea l'any set-cents y catorze conforme diuen tots los historia-
dors, encara que en lo mes y dia varian, perqueé alguns diven que era en la Luna
de Muharran, que era en lo octubre, y seria segons aquest compte a vint-y-tres
0 vint-y-quatre del mes. Altres diuen que era lo mes de Xavel, que concorda ab
lo nostre mes de setembre, y diuen era a nou delmes, en diumenge. En altres he
trobat que fou a quatre de setembre, y en alguns a set, per a nostre proposit y
intent no y a molt que reparar en lo dia, puys sabem la veritat de la historia que
anam tractant en lo substancial y principal. (Manescal, 23).

A lo largo de los dos textos, todas las cartas incorporan la concordancia
de las fechas segtin el calendario de quien las escribié. Es decir, que si la carta



78 ORIOL MIRO MARTI

estd escrita por un drabe, la fecha seguird el calendario musulmdan, mientras
que los cristianos seguirdn el calendario romano. En todo momento, sin
embargo, ambos registran las equivalencias con el calendario actual. Asi, por

ejemplo, dice Luna:

Hixera quiere dezir fuga, y es donde cuentan los Arabes sus atios, y concuerda
el atio 91 della con los atios del Nacimiento de N.S. JesuChristo de 712 atios.
(Luna, cap. I).

De nuestro Real Palacio de Zarbal del Arabia felize a dos dias de la Luna de
Sahben de noventa y dos atios [Concuerda esta data con el mes de Setiembre del
Nacimiento de Nuestro Setior Jesu Christo de 713 aios]. (Luna, cap. V).

Del mismo estilo es la siguiente, que trata de la longitud de la conquista.
Esta vez también Manescal acude a las fuentes eruditas para precisar un
momento histdrico y acercarse a la realidad alejandose de la fabulacién. Asi-
mismo, el clérigo dice que posee dos cartas que ayudarian a fechar el evento:
estas cartas, concretamente una de don Pelayo a Tarif y la otra de Tarif a
Almanzor, son transcritas Ginicamente en Luna y resumidas sintéticamente

en el cataldn.

Diuen alguns historiadors que ab vuyt mesos se ensenyoriren de Espanya; altres,
que ab catorze; alguns, que ab dos anys, y adalguns los apar qu'estigueren sinch
anys. Tinch per més certa la opinid que diu que ab vuyt mesos o catorze fou esta
conquista, una perqueé aprés de las peleas que tingueren ab don Rodrigo no se'ls
Jféu casi resisténcia, y axi pogueren ab breu temps rendir a Espanya. Altre, perqué

en més mans an arribat dos cartes. (Manescal, 23 v).

En la misma linea que las argumentaciones anteriores, Manescal intro-
duce una brevisima reflexién sobre la cuestién de la lengua. En este sentido
es necesario destacar esta defensa de la lengua no a favor de ningin naciona-
lismo ni politica determinada, sino deudora de una necesidad comunicativa

urgente.



«LA PERDIDA DE ESPANA»: LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA. 79
COMPARACION ENTRE DOS VERSIONES RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO A SU AUTORfA

Cuando Rodrigo ha abusado de Florinda, esta envia a su padre, que se
encuentra en una embajada diplomdtica en Africa, una carta en la que le
hace conocer, a través de unos simbolos muy concretos, todo el agravio.
Estos elementos son uno anillo y una piedra verde partida en dos mitades
que, segun la joven, rompié el rey con su ofensa. El hecho que el personaje
agraviado esté fuera por orden del violentador es un tépico de larga tradi-
cién. En estos relatos se repite el motivo del mal consejo que el agraviado da
al ofensor, a pesar de no estar presente ni en Manescal ni en Luna, pero si en
otros relatos que tratan la pérdida de Espana, como el Libro contra el seta de
Mahomar del obispo San Pedro Pascual (Valencia, 12272-1300) o la Crénica
de San Juan de la Pefa (1372).

Manescal transcribe la carta de Florinda tal como la reproduce Luna,
aunque al principio duda si ha hecho bien de traducirla al cataldn. Asf pues,
la carta de Florinda asf como la reaccién de Julidn que incluye Manescal son
una traduccién literal de Luna, quien a su vez se habia basado en la Crdnica

del moro Rasis de Pedro del Corral, tal como demostré en su dia Menéndez
Pelayo (1985).

No es el tnico momento en el que Manescal da explicaciones por haber
escrito el Sermd en catalin. La consideracién del publico al que se dirige
serd el factor decisivo del cambio, pues en un primer momento, tal y como
afirma en el prélogo, el autor dudaba si hacerlo en latin, siguiendo asi la
tradicidn sermonistica, o en castellano. El latin se desestima por tratarse de
materia histérica, tal como la convencién pedia. El castellano, por dltimo,
tampoco se elige porque el auditorio lo formaban catalanes a muchos de los
cuales les serfa dificil entender el sermén por haber tenido poco contacto
con castellanos. La necesidad comunicativa resuelve, pues, un dilema lin-
giifstico.

Empero a la postra, aprés de alguns anys, avent de imprimir altres sermons me sé
resolt de imprimir aquest sermd. Podia axir en llati, com los altres, lo que aguera
fet de bona gana, si no agués paregut que, per ser historia, convenia isqués en
romans. Aquest podia ser castella, que per a qui a estar en Castella y tracta ab
castellans, no fora cosa dificultosa, del qual parer eran alguns, entenent que en
llenguatje castella avia de ser més comil y més apazible. Empero advertint sera



8o ORIOL MIRO MART]

predicat en cathala, i devant cathalans, an tingut per acertat se imprimis en
cathala. (Manescal, Al Lector, 2, lin. 10-19).

Y perqué la carta que escrigué dona Florinda és discretissima y no auri arribar
en mans de tots, me ha paregut escriurer-la en nostre llenguatje, encara que ab
diferent la escrigué ella. (Manescal, 17).

Convendria hacer ahora un breve paréntesis, porque existe un concepto
discordante entre ambos autores que no afecta en si a la leyenda y que con-
viene comentar. Se trata de una puntualizacién sobre las variantes de poder
que caracterizan las coronas de donde provienen los autores, por bien que ya
en la época en que fueron escritas la castellana y la catalana se encontraban
unidas. Cuando al principio de la narracién Julidn se dirige a Muza para
que organice la invasidn, el cabecilla drabe sabe que no estd capacitado para
tomar este tipo de decisiones y escribe una carta a su rey Almanzor. La dife-
rencia de la que hablamos es que, en la tradicién de Luna, Almanzor decide
por si mismo ayudar a Julidn y ordena al Consejo que ejecute sus érdenes.
En Manescal, sin embargo, son el rey junto con el Consejo los que deciden
tomar parte en la lucha. Esta sutileza, que podria parecer irrelevante, es
fundamental para entender los diferentes conceptos de poder de los dos
autores. A través del cataldn, pues, vemos la fuerza que tenian las institu-
ciones ciudadanas en la corona catalano-aragonesa y como esta se refleja en
la literatura. Recordemos que una de las finalidades de Zurita en los Anales
de la Corona de Aragén (1610) fue precisamente la de explicar el funciona-
miento de las Instituciones dentro de la Corona para justificar delante de
las autoridades reales castellanas esta variante de poder que inclufa la misma

concepcién mondrquica.
De tal manera, que quedo satisfecho el Rey Miramamolin Almangor, y assi se
resolvio en su Consejo, que se escriviesse al Governador Muga. (Luna, cap. V).

Lo rey y los del consell restaren molt satisfets. Resolgué’s en lo consell que se escri-

gués al governador Muga. (Manescal, 18).



«LA PERDIDA DE ESPANA»: LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA. 81
COMPARACION ENTRE DOS VERSIONES RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO A SU AUTORfA

Las divergencias entre ambos autores, como vamos viendo, no se concre-
tan en elementos secundarios, sino que afectan directamente la articulacién
del entramado fundamental de la leyenda. Existen, sin embargo, algunos
otros que son de menor importancia, pero que de todos modo conviene
recordar. Uno de estos seria la divergencia entre el niimero de efectivos, que
ambas obras registran a partir del momento en que comienzan las hostilida-
des. Manescal y Luna tienen especial cuidado en concretar en cada momen-
to el nimero exacto de efectivos con que cuenta cada ejéreito. Manescal,
sin embargo, y a pesar coincidir a grandes rasgos con el granadino, utiliza a
veces las férmulas con el orden cambiado y a menudo modifica la cantidad
de hombres.

Con seis mil hombres, assi Moros, como Christianos de los del vando del Conde
Don Julian, y trecientos hombres de & cavallo. (Luna, cap. VII).

Ab sis mil homens de a peu, entre Christians Julianistes y mo- ros, y tres mil de
a cavall. (Manescal, 20 v.).

Otros detalles divergentes serian el entierro de caddveres que realiza Tarif
o la concrecién de la duracién de la gran batalla, ambos solo registrados por
el granadino.

Vemos, por tanto, cémo toda la leyenda en Manescal puede entenderse
como la historia de un castigo divino. Este castigo es anticipado por varias
profecias y, segtin el modelo biblico en el cual se inspira, si la actuacién erré-
nea que lo provoca no se soluciona, la tragedia deviene inevitable. Concreta-
mente, el tedlogo cataldn describe la caida de los poderosos por sus pecados,
lo cual explicaria las invasiones y las constantes desgracias que sacuden a
los personajes. En este sentido conviene explicitar que Manescal considera
los drabes gente sin misericordia, lo cual contradice las teorias de Luna y
separa totalmente la finalidad de las dos obras. Los drabes en Manescal son
vistos como uno castigo, a pesar de no tratar nada de su reinado ni tampoco
presentarlos como el periodo de dominacién oscura que imponia la tesis
neogoda. El hecho de que la reconquista de los territorios se trate de modo
diferente que en el granadino es el otro punto fundamental que incluye la



82 ORIOL MIRO MART]

finalidad de la leyenda, tal como se ha hablado antes. Por tanto, la profecia
que justificaba la entrada de los sarracenos en la peninsula por voluntad
divina a causa de los pecados de los godos, tan extendida por Europa, en-
cuentra en Manescal un nuevo transmisor.

En Luna, sin embargo, se plantea la cuestién desde de un dngulo comple-
tamente diferente, y es que la civilizacién drabe, que si aparece también en
principio como castigo, es vista como una cultura superior a la peninsular
del siglo viir (y comparable, por tanto, a la espafola del xv1) que sustituye
una politica corrupta y un mal gobierno. Es a decir, que Luna plantea una
situacién peninsular desastrosa que la invasién musulmana no hace mds que
corregir. Estos conquistadores, ademis, respetardn la religion y los bienes del
pueblo, factor que combinado con un periodo de dominacién lo suficiente
significativo, y no un breve paréntesis, darfa lugar a la mezcla inevitable
de sangre, lo cual desmonta la tesis de los cristianos viejos y la pureza de
sangre, principal obstdculo para quienes pretendian ascender econdémica y
socialmente. Luna presenta una situacién en que se afirma que nadie podia
ser realmente descendiente de los godos sin tener sangre sarracena: este he-
cho, lejos de ser considerado una vergiienza, se presenta como un honor.
La unién de Zahra, la princesa musulmana, y Rodrigo, el gran rey godo,
demostraria la introduccién de sangre sarracena en la corte. Esta mezcla,
por tanto, mezclara la mejor parte de las dos culturas y las hermanaria in-
timamente, hecho que llevaria a considerar la Espana musulmana como un
reino que desconocia los problemas y el ambiente de crispacién que sufria
la Espana del siglo xvr.

En conjunto, vemos cémo Manescal ofrece una nueva versién de la le-
yenda de la pérdida de Espana. Esta versién estd basada en la tradicién de
Luna y no se puede considerar copia ni traduccidn.

Las razones que podrian oponerse son que mds del cincuenta por ciento
del texto de Manescal es traduccién literal de Luna. Ademds, la accién se
desarrolla paralelamente en las dos tradiciones. Las leyendas forman parte
de una historia mucho mds grande, es a decir, se encuentran insertadas en
un corpus textual que no trata solo de la caida del territorio a manos musul-
manas. Los dos autores evitan el concepto de guerra de religion en favor de



«LA PERDIDA DE ESPANA»: LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA. 83
COMPARACION ENTRE DOS VERSIONES RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO A SU AUTORfA

una lucha limpiamente politica y culpan de la invasién a Florinda en un giro
inesperado que se produce en el mismo momento y abajo las mismas cir-
cunstancias en ambos autores. Por tltimo, ambos comparten la utilizacién
paralela del calendario drabe y romano y la presentacién de su equivalencia
cristiana.

A pesar esto, las razones que demuestran la originalidad del cataldn son
mds que significativas. Ambos autores mantienen una concepcién opuesta
de la civilizacién invasora. La estructura formal del escrito es totalmente di-
ferente: el granadino divide la leyenda en capitulos y cartas, mientras que el
cataldn diluye la historia dentro del fluir natural del sermén, a pesar de que
también incluya de modo diferenciado algunas cartas. El cataldn introduce
elementos que no se encuentran en Luna, como la historia de las sucesiones
reales hasta Almanzor o el intento de erudicién histérica que le permite
reflexionar sobre la duracién de la conquista o deformar el ejemplo biblico
para culpar a Florinda de la pérdida de Espana. La leyenda, ademis, tiene
una finalidad diferente en cada autor: Luna pretende mejorar la situacién de
los moriscos espanoles y demostrar con el ejemplo del pasado que se puede
convivir en paz, mientras que Manescal pretende demostrar su valia como
cronista y al mismo tiempo desmontar cualquier pretensién anexionista ba-
sada en la tesis neogoda. Ambos se oponen también en el concepto de destino
y voluntad de Dios, porque mientras Luna defiende el primero, Manescal
cree que la redencién de los pecados hubiera evitado la guerra. Por otro lado,
las dos tradiciones siguen fuentes diferentes para las sucesiones de los mo-
narcas drabes: es mds, solo en Luna se halla presente el tépico del manuscrito
encontrado escrito en una lengua que necesita ser traducida.

Con todo, existen pequefas diferencias dentro de las mismas narracio-
nes, como son el resumen de algunas partes y cartas, la divergencia en el
namero de efectivos de los ejércitos, las diferentes concepciones de poder,
la breve explicacién sobre el origen de ciertos topénimos y otros detalles
secundarios, como el entierro de caddveres o el descanso en Cérdoba.

Por todas estas razones, consideramos que la leyenda de la pérdida de Es-
pana que Manescal incluye dentro del Sermd del Rei Jaume 11 es una creacién
nueva y original, y que si tantas similitudes presenta con la misma leyenda



84 ORIOL MIRO MARTI

que Luna incluye dentro de su Historia verdadera del rey Rodrigo es porque el
te6logo cataldn la toma como su fuente primera y referente directo.

BIBLIOGRAFIA

Aronso, C. (1979). Los apdcrifos del Sacromonte (Granada). Estudio Agustiniano.

Bap1a 1 MARGARIT, A. M. (1960). La lengua literaria en la Edad Media: historia de
la literatura catalana, 1. Ariel.

BARRIOS AGUILERA, M. y GARCIA-ARENAL, M. (2006). Los plomos del Sacromonte.
Invencion y tesoro. Universitat de Valéncia.

CaBANELAS RODRIGUEZ, D. (1965). El morisco granadino Alonso del Castillo. Patro-
nato de la Alhambra.

CaRro BaRrOJA, J. (1992). Las falsificaciones de la historia (en relacién con la de Espa-
7ia). Seix Barral.

Caro BARrOJ4, J. (2000). Los moriscos del Reino de Granada. Ensayo de historia so-
cial. Istmo.

Diaz, J. S. (1984). Bibliografia de la literatura hispdnica. Vol. XIII. CSIC.

DowminGguez ORrrtiz, A. y VINCENT, B. (1993). Historia de los moriscos. Vida y tra-
gedia de una minoria. Alianza Editorial.

Duran, E. y REQUESENS, ]. (1997). Profecia i poder al Renaixement. Tres i Quatre.

GAYLORD, M. (1992). Spain’s Reinassance Conquests and the Retroping of Identi-
ty. Journal of Hispanic Philology 16(2), 125-136.

GonzALez FERNANDEZ, L. (2008). Honofre manescal y su Miscellanea de tres
tratados (1611). Universidade de Santiago de Compostela.

Hagerry, M. J. (2007). Los libros pliimbeos del Sacromonte. Comares.
Kamen, H. (2011). La Inquisicion Espafiola. Una revision histérica. Critica.
LARRA, E (ed.). Historia de Espana. Planeta.

MarTIN, G. (2020). La «pérdida y restauracién de Espafia» en la historiografia
latina de los siglos viir y 1x. e-Spania, 36.

MAURa,, J. E (2003). Leyenda y nacionalismo: alegorias de la derrota en La Malin-
che y Florinda La Cava. Espéculo: Revista de Estudios Literarios, 23.

MENENDEZ PELAYO, R. (1985). Floresta de leyendas heroicas espanolas. Rodrigo, el
wltimo godo. Vol. I-11. Clésicos Castellanos.



«LA PERDIDA DE ESPANA»: LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA. 85
COMPARACION ENTRE DOS VERSIONES RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO A SU AUTORfA

MENENDEZ P1pAL, R. (1950). Historia de Espana. Tomo IV, Espana Musulmana
711-1031. Espasa-Calpe.

Parau Durcer, A. (1954). Manual del librero hispanoamericano. Vol. 7. Libreria
Anticuaria.

PujoLr, M. (1999). Jaume I i la literatura. Barcelona.
RIQUER, M. de (2000). Llegendes historiques catalanes. Quaderns Crema.

RocHa, ]. (2018). La Edad Media espafiola en la literatura espafiola contempord-
nea: textos identitarios y representaciones histéricas. Olivar, 19(29), 155-172.

SAncHez-Hiparco, A. (2016). Identidad e historia en la literatura espanola.
Anuario de Letras Modernas, 23, 111-126.





