
«LA PÉRDIDA DE ESPAÑA»: 
LEYENDA FUNDACIONAL IDENTITARIA. 
COMPARACIÓN ENTRE DOS VERSIONES 

RENACENTISTAS CLAVE EN TORNO 
A SU AUTORÍA

Oriol Miró Martí 
Universidad Internacional de la Rioja

Resumen
Este artículo demuestra la originalidad de la autoría de la leyenda renacentista 

de la pérdida de España que Onofre Manescal incluyó en su Sermó del rei Jaume 
II (1604), a la vez que evidencia la distancia de la misma sobre la considerada su 
fuente más directa, la Historia verdadera del rey Rodrigo (1592) de Miguel de Luna. 
Una comparativa detallada entre el Sermó (1604) de Manescal y la Historia (1592) 
de Miguel de Luna pone al descubierto un conjunto de afinidades pero también 
de desencuentros lo suficientemente profundos como para demostrar la indepen-
dencia de estos dos textos identitarios fundamentales de la literatura española, pero 
también su indiscutible filiación. 

Palabras clave: Onofre Manescal; Miguel de Luna; pérdida de España; leyendas; 
literatura española; identidad.

Abstract
This article demonstrates the originality of the authorship of the Renaissance 

legend of the loss of Spain that Onofre Manescal included in his Sermó del rei 



62	 oriol miró martí

Jaume II (1604), at the same time that it shows its distance from what is consid-
ered its most direct source, the Historia verdadera del rey Rodrigo (1592) by Miguel 
de Luna. A detailed comparison between Manescal’s Sermó (1604) and Miguel de 
Luna’s Historia (1592) reveals a set of affinities but also disagreements deep enough 
to demonstrate the independence of these fundamental identitarian texts of the 
Spanish literature but also their indisputable affiliation.

Keywords: Onofre Manescal; Miguel de Luna; loss of Spain; legends; Spanish 
literature; identity.

La pérdida de España es una leyenda que habla del período en el que 
la Península Ibérica cayó bajo dominio musulmán. Todas las crónicas 
medievales coinciden en que el reino peninsular se encontraba en un 

estado de conflicto interno permanente, lo que justificó la presencia de tro-
pas extranjeras que ofrecerían refuerzo a alguno de los bandos enfrentados. 
Las causas que condujeron a la invasión definitiva se desconocen, aunque 
esta carencia de fuentes se suple con la presencia de varias leyendas que re-
latan cómo la península cayó en manos musulmanas en un tiempo récord 
debido a este estadio de inestabilidad. 

Las leyendas que hablan sobre las invasiones musulmanas del reino, en-
tre las que se cuenta la más conocida de la pérdida de España o el pecado de 
España, se encuentran recogidas en las principales crónicas medievales. La 
versión más extendida es aquella que habla de cómo el rey visigodo Rodrigo 
forzó a Florinda, la hija del noble Julián, tras ver cómo esta se bañaba de no-
che, lo cual hizo que este ofreciera sus conocimientos del territorio a un rey 
enemigo para que invadiera el reino, buscando con ello castigar a Rodrigo. 
Las crónicas medievales, pues, coinciden en afirmar que el período en que 
el reino visigodo se encontró bajo dominio musulmán fue la consecuencia 
de los vicios de los gobernantes a los que Dios buscó castigar mediante una 
invasión temporal: esta es la conocida como tesis neogoda que está presente 
(aunque no en todas) en las principales obras que conforman la historiogra-
fía latina de los siglos viii y ix, a saber, la Spania musulmana (s. viii), la Sep-
timania franca (ca. s. ix), los Annales portugalenses veteres y el Testamentum 



	 «la pérdida de españa»: leyenda fundacional identitaria.	 63 
	 comparación entre dos versiones renacentistas clave en torno a su autoría

(finales del s. viii, mediados del s. ix), así como el corpus historiográfico 
alfonsino (ca. 877-910) (Martin, 2020).

El presente, pues, se considera uno de los textos identitarios más emble-
máticos del Renacimiento (Sánchez Hidalgo, 2016). El factor identitario 
de la literatura española se refiere a aquellos elementos y rasgos culturales y 
lingüísticos que caracterizan la literatura producida en España y que con-
tribuyen a definir la identidad nacional y cultural de los españoles. Estos 
elementos suelen incluir la diversidad de culturas, tradiciones y valores que 
han influido la literatura española a lo largo de la historia. Así, la presencia 
de diferentes culturas en la península ibérica, como los visigodos y los mu-
sulmanes, por lo que nos concierne en este estudio, vendrían a encarnar ese 
factor identitario de la literatura española que es una mezcla de elementos 
culturales y lingüísticos que reflejan la diversidad y riqueza de la historia 
y la cultura españolas, y que contribuyen a definir la identidad nacional y 
cultural de los españoles (Sánchez Hidalgo, 2016; Rocha, 2018). 

En este sentido, pues, el texto de Luna no alberga dudas de su vincu-
lación identitaria. Sin embargo, la obra de Manescal, por estar escrita en 
catalán, ha sido considerada más vinculada al elemento identitario catalán 
que al español: con todo, dado el contenido del texto, no han sido pocos los 
estudiosos que han visto una doble filiación en el texto, y así lo entendemos 
nosotros (Rocha, 2018; Badia i Margarit, 1966; Pujol, 1999).

Miguel de Luna (1540-1615) fue un morisco granadino dedicado a la 
traducción de manuscritos árabes que llegó a ser el traductor oficial de Fe-
lipe II y Felipe III. Luna fue uno de los traductores junto con Alonso del 
Castillo de los polémicos manuscritos plúmbeos del Sacromonte (Cabanelas 
Rodríguez, 1965), que a pesar de ser una reivindicación de la identidad ára-
be en la Península (Barrios Aguilera, 2006), se convirtieron a la larga en el 
relato del pasado cristiano de Granada (Alonso, 1979; Caro Baroja, 1992; 
Hagerty, 2007). Con todo, por lo que sería conocido Luna es por afirmar 
haber encontrado un supuesto manuscrito árabe del siglo viii escrito de 
primera mano por un musulmán que intervino en las guerras contra los 
godos y que cambiaba por completo la visión que se tenía de los invasores. 
La verdadera historia del rey Rodrigo, tal como tituló Miguel de Luna su 



64	 oriol miró martí

traducción, recoge la historia de los musulmanes en tierras peninsulares, 
empezando por la pérdida de España y continuando con la relación de gran-
des hazañas y batallas históricas que los dos ejércitos protagonizarían en su 
guerra por el territorio. Esta Historia conocería una primera parte, impresa 
en 1592, y una segunda, impresa en 16001.

Sin embargo, el principal cambio que La verdadera historia del rey Rodri-
go ofrecía era la consideración positiva de los musulmanes, hasta entonces 
descalificados sistemáticamente (Caro Baroja, 1992 y 2000), a quienes con-
vertía en un verdadero modelo de honor y valentía. Estableciendo un pre-
cedente inmediato contra la tesis neogoda, Miguel de Luna presentaba una 
historia diferente en la cual los musulmanes habrían venido a sustituir a una 
monarquía decadente y habrían implantado un gobierno modélico regido 
por un rey también modélico, a quien en el momento más álgido de la his-
toria se llegaba a comparar, en un complejo entramado comparativo de vida, 
gustos personales y grandes hitos, con la figura del emperador Carlos V. 

Como se demostró posteriormente, y pese a los esfuerzos de Luna por 
dar veracidad a la historia, La verdadera historia del rey Rodrigo era una crea-
ción del propio Luna, quien buscaba no solo acreditarse como arabista com-
petente, sino mejorar la situación en la que vivían los moriscos en una época 

1	 Primera parte: 1592, imprenta de René Rabut, Granada. Segunda parte: 1600, impr. 
De Sebastián de Mena, Granada. 

Reimpresiones: 1600, Sebastián de Mena, Granada; 1603, Angelo Tauanno, Zaragoza; 
1603, Pedro Patricio Mey, Valencia; 1646, Claudio Macé, Valencia; 1654 y 1676, Melchor 
Sánchez, Madrid; 1676, Herederos de Gabriel de León, Madrid. 

Traducciones: al inglés: 1627, parcial, Robert Ashley, impr. J. Parker, Londres; 1687, 
completa, Mattew Taubman, impr. F. Leach, Londres; 1693, completa, anónima, impr. D. 
Browne, Londres. Al francés: 1638, primera edición, sier de Vieux-Maisons, impr. Gervais 
Clovsier; 1671, François d’Obelih, impr. Daniel Elsevier, Amsterdam y reeditada en 1699, 
impr. Christophe Remy, París y 1702, impr. A. Brisson, Lyon. 1680, Le Roux. 1708, Guy 
Alexis Lobineau, impr. Vve. Muguet, París; 1721, anònim, impr. Bruyset, Lyon.

Al italiano: 1648, Bartolomeu de Rogatis, impr. F. Sauio, Napoles y reeditado en 1653, 
impr. L.A. Fusco, Nápoles, 1660, 1662, 1664 i 1674, impr. Il Guerigli, Venecia, y 1685-
1689, impr. Gioseffo Longhi, Bolònia. 1648, Francesco Agricolet, impr. Il Fancina, Venè-
cia; 1663, Sennucio Cirfranei, impr. All’ Insegna della Stella, Florencia. 

Vid. Palau Dulcet, 1954; Díaz, 1984.



	 «la pérdida de españa»: leyenda fundacional identitaria.	 65 
	 comparación entre dos versiones renacentistas clave en torno a su autoría

marcada por los disturbios y la sangrienta Revuelta de las Alpujarras (Caro 
Baroja, 2000; Domínguez Ortiz y Vincent, 1993). Así, rompiendo tanto 
con la tesis neogoda como intentando una mejora de la situación real de una 
población que en la época había ascendido a las 100.000 personas (Kamen, 
2011), Luna elaboró una narración ficticia al modo de Antonio de Guevara 
(1481-1545) que casaba con el creciente gusto popular por la novelización 
histórica y con un progresivo interés por los temas orientales, modificando 
así toda la tradición vigente y estableciéndose como referente primero para 
quien quisiera acercarse a los hechos que sucedieron cuando los musulma-
nes entraron en la península (Bernabé Pons, 2000; Menéndez Pidal, 1950; 
Riquer, 2000).

Pocos años después de la primera edición de Luna (1592), el teólogo 
catalán Onofre Manescal leía en la catedral de Barcelona un sermón fune-
rario con ocasión de la muerte del rey Jaime II el 4 de noviembre de 1597. 
Manescal, que era doctor en teología y afamado predicador, publicaría este 
sermón en 1604 bajo el título Sermò vulgarment anomenat del serenissim 
senyor don Iaume segon, iusticier, y pacífic, Rey de Aragó y Compte de Barcelo-
na, fill de Don Pedro lo Gran, y de Dona Constança sa muller. Predicat en la 
Sancta Iglesia de la Insigne Ciutat de Barcelona a 4 de Noembre del Any 1597. 
Per Honofre Manescal Doctor en Theologia, y Rector de la Iglesia Parroquial de 
Sanct Andreu de la Selua. Dirigit al Illvstrissim, y Excellentissim Senyor don 
Ioan Teres Archebisbe de Tarragona, y del consell de la Maestat, Lloctinent, y 
Capita general per lo Rey nostre Senyor en lo Principat de Cathalunya.

El sermón, que sería ampliado para la edición impresa, trataba temas tan 
diversos como la geografía o las leyendas. Dentro de este último punto, el 
legendario, debe valorarse el mérito de Manescal en ser el primero en relatar 
de forma detallada la historia de la espada de Vilardell, el equivalente catalán 
de la leyenda de Excalibur, y el primero también en dar nombre al héroe 
(Riquer, 2000). Este sermón venía a ser un breve repaso de la historia de la 
corona catalano-aragonesa y contenía numerosas leyendas, una de las cuales 
era la pérdida de España. La versión que recogía, y contra toda expectativa, 
contradecía las crónicas más ilustres (la versión oficial) y mostraba una his-
toria de las invasiones bastante similar a la que unos años antes Miguel de 



66	 oriol miró martí

Luna había impreso con un éxito sin precedentes, a pesar de sus evidentes 
falsedades (Bernabé Pons, 2000).

La voluntad última de Manescal era conseguir el cargo de cronista oficial 
de la corona, que en la época estaba reservado a un sector muy selecto de la 
sociedad (González Fernández, 2008). Como en el caso del granadino, el 
catalán buscaba una mejora sustancial no solo de su status social, sino que al 
importar una innovación moderna, un supuesto hallazgo hecho por un con-
temporáneo, el teólogo se establecía como el referente segundo de la versión 
y ponía sobre la mesa su capacidad como cronista e historiador.

Lo que el estudio comparativo actual ha demostrado es que Manescal 
tradujo literalmente gran parte del texto de Luna y lo incorporó a su ser-
món, pero con notables modificaciones: las principales diferencias, que de-
muestran que el texto del catalán no se puede considerar una copia del gra-
nadino, son, por una parte, la configuración formal del escrito, que difiere 
en la mayoría de las partes, y la otra, más importante aún, que la intención 
de Manescal no se corresponde con la de Luna, ya que el teólogo preten-
de, en esencia, desmontar cualquiera pretensión anexionista de territorios 
catalano-aragoneses que se basara en la tesis neogoda (Bernabé Pons, 2000; 
Menéndez Pidal, 1950; Riquer, 2000). En consecuencia, si la reconquista 
de los territorios peninsulares no fue hecha únicamente por don Pelayo, 
sino que en cada territorio intervino un personaje diferente y por tanto la 
reconquista de los territorios catalanes no había sido hecha por el linaje de 
los reyes godos, no se podía justificar por esta vía ninguna teoría política que 
estableciera una deuda histórica entre las coronas ni que colocara la catalana 
por debajo de la castellana. Se trata, por tanto, de una cuestión identitaria y 
de reivindicación política de primer orden.

Volvamos un momento a las cuestiones formales del escrito, primer fac-
tor que distancia ambos textos. La copia literal de fragmentos que un aná-
lisis contrastivo demuestra podría llevar a creer que Manescal contó con 
una copia de la Historia de Luna mientras elaboraba su sermón. Esta tesis 
la confirma el hecho de que sea Luna, y lo recoja Manescal, quien inaugura 
la tradición de llamar Florinda a la hija del noble que se pasa al enemigo, 
en sustitución de la clásica denominación peyorativa de Cava, sinónimo 



	 «la pérdida de españa»: leyenda fundacional identitaria.	 67 
	 comparación entre dos versiones renacentistas clave en torno a su autoría

de prostituta y que es la que ha perdurado hasta nuestros días (Menéndez 
Pidal, 1950; Gaylord, 1992; Maura, 2003). Sin embargo, la falta de es-
tructuras idénticas, una división completamente diferente de los escritos y, 
por encima de todo, la visión peyorativa de los musulmanes hace que la de 
Manescal no pueda ser considerada un plagio, sino una versión diferente de 
la de Luna.

Á guerra entre los christianos te los moros, te abrá fasta que ayan cobrado los 
christianos las tierras que los moros las tienen forzadas; (...) Ca Jhesu Christo 
nunca mandón que matasen nin apremiaran a ningún miedo a que tomase la 
Su ley (Don Juan Manuel, Libro de los Estados). 

Don Juan Manuel expresaba así en el Libro de los Estados lo que Luna y 
Manescal defienden a lo largo de los textos, pues todos comparten la con-
sideración de que la invasión es una guerra meramente política y niegan 
toda vinculación religiosa al hecho. La idea que los cristianos luchan contra 
una ocupación inaceptable del territorio surge en el siglo ix con la Crónica 
Albeldense (881), que carece de intervenciones divinas que equilibrarían las 
fuerzas a favor de una facción concreta, sino que la guerra se decide por las 
armas, y la Reconquista, declarada ya en firme en la carta que don Pelayo 
envía al capitán de los ejércitos invasores y que Luna recoge al final del su 
capítulo XIX, se trata como un conflicto territorial y no como el enfrenta-
miento de dos civilizaciones opuestas por la religión: 

Carta del Rey Don Pelayo, embiada al Capitán Tarif Abeniez. (...) y té hazemos 
saber, aunque tienes ocupado nuestro Reyno de Espaúa cono mal titulo, y fuerza 
de armas, tenemos confianza en Dios, que cono su ayuda lo bolveremos á restau-
rar, y esta se nuestra intención. (Luna, cap. XIX).

Con todo, hay elementos que se presentan lo largo de los dos textos que 
inclinan a pensar justo lo contrario, es decir, que en cierto punto la guerra 
política se convierte en una guerra de religión. Estos elementos serían que 
el rey musulmán Miramamolín Jacob Almanzor, al comprobar el éxito de 
la empresa, extienda la guerra a toda la morisma, y que además se plantee la 



68	 oriol miró martí

cuestión de la conversión musulmana bajo una apariencia falsamente ino-
cente de obtención de privilegios.

La leyenda de la pérdida de España, en su versión primitiva, habla del 
agravio contra Florinda y la traición del conde Julián. El autor más antiguo 
que trata la leyenda de la Cava es Abderramán ben Abdelhakem, del siglo ix, 
cuya obra se encuentra en estrecha relación con el género llamado fotuhat o 
de conquistas, y que son aquellas tradiciones de los países conquistados por 
el Islam que tratan sobre las profecías que anunciaban su invasión. Por otro 
lado, tradicionalmente la primera referencia a Julián la encontramos en la 
Crónica Silense (León, 1115), que considera al rey godo Vitiza el inicio de 
los males que desembocarían en la invasión y añade el motivo del destierro 
de sus hijos por don Rodrigo y la unión de estos a las fuerzas del conde Ju-
lián en Tánger. Según la tradición proveniente de Racizo (Crónica del moro 
Rasis: Ahmed al Râzî, 887-955?), igual que la Crónica sarracina de Pedro del 
Corral (1430), don Rodrigo ayudaría a su sobrino don Sancho a combatir 
la invasión sarracena provocada por la traición del conde Julián (Menéndez 
Pelayo, 1985). Sin embargo, Manescal no sigue estas fuentes, sino a Luna, 
dado que presenta una relación de hechos bastante diferente.

La versión de Manescal incluye algunas de las historias paralelas que se 
habían ido adhiriendo al largo del tiempo a la leyenda de la Cava. Una de 
estas nuevas incorporaciones sería la leyenda de la Torre de Hércules, que 
hablaba de una construcción muy antigua hecha por los griegos que guar-
daba la revelación de una invasión exterior en el momento en que esta se 
abriera. El deber de todo rey era añadir un candado a la puerta con el fin 
de impedir que esta invasión se llevara a cabo durante su reinado. Ignorante 
de esta tradición, el rey Rodrigo habría abierto la torre esperando encontrar 
tesoros para pagar nuevos ejércitos, pero, en lugar de eso, habría liberado su 
maldición.

De hecho, la narración puede entenderse como un conjunto de historias 
paralelas, proféticas en su mayoría, que seguirían en los dos autores la mis-
ma finalidad y un desarrollo muy similar. Algunas, sin embargo, podrían 
confundirse con una narración paralela, pero realmente se trata de episodios 
protagonizados por personajes relevantes y que van apareciendo en el relato 



	 «la pérdida de españa»: leyenda fundacional identitaria.	 69 
	 comparación entre dos versiones renacentistas clave en torno a su autoría

en contadas ocasiones. De este tipo es, por ejemplo, la deshonra de Ataulfo, 
a quien la madre del sucesor legítimo al trono godo castigaría por traidor y 
quien reaparece al final limpiando su honor librándose a manos del enemigo 
en una escena dramática de suicidio militar.

Este conjunto de historias constituyen el espesor de la narración y tienen 
un desarrollo prácticamente idéntico en ambos autores. Los elementos se 
suceden en el mismo orden y en las mismas coordenadas, lo cual podría 
perfectamente llevarnos a pensar que toda la narración es tratada por igual. 

Debemos diferenciar, como ya apuntábamos antes, unos relatos princi-
pales de otros secundarios. Los relatos secundarios serían los que presentan 
más divergencia entre los autores y se reconocen fácilmente por el trata-
miento diferencial que les da el clérigo. Estos serían, por un lado, la caída 
de Ataulfo, la traición de Sisiberto y la historia del pastor (o fuga de Rodrigo). 

Estos relatos tienen cada uno una función específica. El primero, la caí-
da de Ataulfo, es una historia de honor y de cómo un hombre de armas 
puede perderlo y cómo se recupera. Luna dedica una breve reflexión sobre 
la desgracia que supone para un soldado perderlo, y cómo solo una lucha 
a muerte con el enemigo puede devolverlo. Ataulfo morirá a manos de los 
invasores en una lucha encarnizada en la que desde buen principio no tenía 
ninguna posibilidad. Su muerte será admirada tanto por los personajes de la 
historia como ambos autores:

Su Capitan Ataulpho peleò como esforçado, y valiente Cavallero: y despues de 
aver muerto muchos Moros, aunque fue amonestado de sus enemigos que se 
rindiesse, nunca se pudo acabar con èl, hasta que muriò peleando entre sus ene-
migos, como lo deven hazer los hombres que estiman la honra, y el servicio fiel à 
sus señores, para no ser culpados con razon ò sin ella. (Luna, cap. VII).

Y aprés de aver peleat varonilment lo capità del rey don Rodrigo Ataulpho, y 
aver mort molts moros sens voler-se rendir, morí en la pelea (Manescal, 21).

La traición de Sisiberto trataría de la maldad de los cristianos y las malas 
artes propias de la guerra. Sisiberto es un cristiano que en un momento 



70	 oriol miró martí

álgido de la historia, de noche, cuando los dos ejércitos descansan, se acerca 
a Tarif para avisarle de las malas intenciones del capitán cristiano Orpas, a 
quien acusa de querer preparar un ataque sorpresa contra el campamento. 
Tarif no se fía pero no tiene otro remedio que levantarse en armas y atacar 
primero, decisión que le otorga la victoria sobre el cristiano. La verdadera 
intención de Sisiberto era hacer caer al musulmán en el error que había 
hecho perder anteriormente una batalla a su señor, que era haber atacado 
apresuradamente cuando todavía no estaba preparado. Sisiberto buscaría 
el fracaso del capitán sarraceno proporcionándole una información que le 
obligara a un enfrentamiento imprudente. A lo largo de los dos textos, a 
pesar todo, es constante la idea que los musulmanes están preparados para 
la guerra, mientras que los cristianos no.

Por último, la historia del pastor o fuga de Rodrigo, evidenciaría la falta de 
honor y la vileza de este rey, quien viéndose superado la vigilia de la gran ba-
talla final, decide huir sin permitir que nadie le siga. Para no ser reconocido, 
Rodrigo se hace con la ropa y la comida de un pastor, a quien deja la arma-
dura real con que había estado entrando en batalla. El tema de la penitencia 
de Rodrigo después de abandonar a sus tropas no aparece ni en Luna ni en 
Manescal, pero sí en la Refundición de la Crónica de 1344 (Toledo, ca. 1460) 
y la Crònica d’Alfons III el Magne (911), así como en múltiples canciones de 
tipo popular:

Y segons costum dels Goths, diuen entrà en la batalla ab un carro de marfil 
adornada sa persona de corona de or y altres insígnies y vestidures reals, conforme 
trobaren aprés juntament ab son cavall nomenat Orelia. (Manescal, 22 v.)

El pastor, sin nada con que vestirse, se la pone, lo que provoca la con-
fusión y hace que los soldados de Tarif lo cojan prisionero una vez el mu-
sulmán ha vencido a las fuerzas cristianas, pero Julián, que conocía perso-
nalmente a Rodrigo, descubre el engaño. El relato del pastor es idéntico en 
ambos autores, lo cual viene reforzado por el hecho que Luna, por primera 
vez, y así lo hace Manescal, trata a Tarif no como a capitán, sino como a 
general. Es en este momento cuando Manescal introduce la novedad de ha-
berse tenido noticia del rey exiliado doscientos años después de la invasión, 



	 «la pérdida de españa»: leyenda fundacional identitaria.	 71 
	 comparación entre dos versiones renacentistas clave en torno a su autoría

gracias al descubrimiento de una tumba en Viseo, Portugal, cuyo epitafio 
traduce, lo cual toma de la Crònica d’Alfons III el Magne (911). Las crónicas, 
sin embargo, difieren sobre el final del rey Rodrigo: así puede verse en el 
Cronicón de Lucas Tudense (1236), el Toledano (1243), la Crònica d’Alfons III 
el Magne (911) y la Crónica Albeldense (881).

Por otro lado, existen dos historias paralelas que, a pesar no poder ser 
consideradas ni proféticas ni principales, sí cumplen una finalidad muy con-
creta dentro de la narración principal. Estamos hablando del enamoramien-
to de Zahra y de la genealogía de la corona sarracena. 

Zahra era la hija del rey Mahomet Abrehedin. Durante una fiesta, toma 
una barca para salir a divertirse pero una tormenta la arrastra hasta las costas 
peninsulares. Rodrigo la encarcela, pero pronto surge el amor entre ellos. 
Zahra se convierte al cristianismo y se casa con el rey godo, lo cual provoca 
una enorme angustia al monarca sarraceno, quien muere del disgusto. La 
historia de Zahra hablaría de la entrada de sangre sarracena en la corte goda 
y justificaría la subida al trono musulmán de quien sería el gran rey árabe 
Almanzor, a quien Luna plantea como el equivalente árabe de Carlos V. Es-
tos dos elementos serían suficientes para justificar la presencia de un relato 
intercalado, pero es que además la historia de Zahra es utilizada también 
para plasmar la vileza de los traidores y su justo castigo. Cuando Rodrigo 
huye, ya vencido, la reina pasa a la custodia de Almanzor. El capitán Tarif la 
deja a cargo de Gilhait, hijo del rey de Túnez, quien debía reponerse de las 
múltiples heridas que había recibido. La reina conversa y el príncipe mu-
sulmán se enamoran y Gilhait se convierte al cristianismo, lo cual enciende 
las iras de Tarif, quien los manda ejecutar. Por tanto, la historia de Zahra 
explicaría la presencia de sangre sarracena en la corte goda y la subida al 
poder de Almanzor.

Llegados a este punto, solo nos queda comentar las historias proféticas. 
La Torre de Hércules, de la que ya hemos hablado antes, es la primera, mien-
tras que la segunda es el relato de la Cabeçuda, una profecía muy antigua que 
pronosticaba el final del reino godo y la invasión sarracena. 

La Cabeçuda es una cristiana que conoce la profecía y la utiliza para pe-
dir clemencia a quien sabe que será el futuro regente de esas tierras. Ella le 



72	 oriol miró martí

ofrece el relato profético a cambio de protección para ella y los suyos cuando 
llegue el fin de la guerra. La historia habla de las señales que identificarán al 
capitán conquistador, el escogido por el destino. Estos elementos, que pro-
vendrían de la tradición árabe (Bernabé Pons, 2000), están presentes en las 
dos tradiciones y se encuentran en estrecha relación con el tópico del héroe 
que, destinado a cumplir grandes proezas, presenta unos rasgos físicos muy 
determinados y que sirven para reconocerlo y hacer público su destino en 
un momento determinado de la historia. Las características del héroe son 
un lunar en el hombro derecho y que con la mano del mismo lado pueda 
cubrirse la rodilla sin tener que encorvar la espalda. 

Y deya mas, que lo capità que l’avia de guanyar avia de ser valerós y fort y que 
conexerien qui era aquest capità ab alguns senyals que avia de tenir, ço és un 
lunar pelós tant gran com un ciuró en lo muscle de la mà dreta, y que la mà 
dreta avia de tenir més llarga que la mà esquerra, y tant que ab la palma podria 
cobrir lo genoll sens encorvar-se. (Manescal, 20). 

Una vez verificadas todas las señales en Tarif, el héroe decide llevar la 
lucha hasta las últimas consecuencias y morir si es necesario. Confiado en 
el triunfo, Tarif, en un episodio paralelo al célebre de Hernán Cortés en 
Veracruz (Riquer, 2000; Márquez Villanueva, 1981), hace quemar todos 
sus barcos excepto uno, una pequeña embarcación que utiliza para enviar 
noticias a Muza.

A pesar de no depender directamente uno del otro, ambos autores se 
hacen eco del clima profético que desde finales de la Edad Media anunciaba 
el fin de la decadencia del reino godo y la llegada de un escogido que aca-
baría con las luchas internas que, desde de la llegada de los musulmanes, 
sacudían la península. Estas profecías políticas, como la Torre de Hércules o 
la revelación de la Cabeçuda, predecían eventos a corto plazo, pero en nada 
afectaban al fin del mundo, tal como sí hacían profecías escatológicas como 
la del Vae mundo in centum annis (Ay del mundo de aquí a cien años) que 
popularizó Arnau de Vilanova (Duran y Requesens, 1997; Riquer, 2000). 



	 «la pérdida de españa»: leyenda fundacional identitaria.	 73 
	 comparación entre dos versiones renacentistas clave en torno a su autoría

El Anticristo en Luna no es la civilización árabe, como sí lo es en Ma-
nescal. En este sentido no podemos decir que el granadino reproduzca las 
corrientes apocalípticas de la época, pues de hacerlo podría caer fácilmente 
en la tesis neogoda. De hecho es Manescal quien se acerca más a esta tesis, si 
vemos su discurso como la lucha entre una corrupción temporal, la inva-
sión, y su enderezamiento, la reconquista del reino. Esta reconquista, no lo 
olvidemos, fue llevada a cabo por cada corona por separado, lo cual impedía 
cualquier pretensión anexionista posterior (Riquer, 2000). En las profecías 
de la Torre de Hércules y la Cabeçuda, Manescal añade las de San Metodio 
mártir (donde también aparece la profecía de la invasión), el venerable Beda 
y San Isidoro.

La última de las historias paralelas conectaría con la versión primitiva de 
la historia, la desgracia de Florinda, alargándola una poco más. El conde Ju-
lián se retira a sus tierras para reconstruirlas y vivir en paz, un vez acabada la 
guerra. Ambos autores hablan del origen del nombre Málaga, Villaviciosa, 
que es donde el conde y su familia se retiran. Por los remordimientos que 
sufre, Florinda se suicida, tragedia que a la larga provoca la muerte a la fami-
lia entera: Julián enloquece y se atraviesa con un puñal, y Egilona, su mujer, 
muere de enfermedad. No es la primera vez que un disgusto emocional 
pone fin a la vida de un personaje: ya veíamos cómo Abrehedin muere del 
disgusto a raíz de la conversión de su hija Zahra y su boda con el rey ene-
migo, y ahora Egilona cae enferma por el terrible impacto que le supone ver 
morir a su hija, despeñada además, lo cual, según la convención cristiana, 
impedía la salvación del alma (Menéndez Pidal, 1950; Márquez Villanueva, 
1981; Maura, 2003).

Asimismo, se insinúa que la muerte de Florinda podría haber sido indu-
cida por el demonio, pero de este hecho solo se hace una ligera mención, 
calcada en ambos autores, pero que no se llega a desarrollar.

Ab esta imaginació enganyada del dimoni determinà de morir desesperada. 
(Manescal, 24). 



74	 oriol miró martí

El suicidio de Florinda, con todos los elementos que incluye, recuerda al 
de Melibea, trágico personaje de La Celestina que decide lanzarse de una to-
rre ante los ojos de sus padres ofuscada por la muerte de su amante Calisto, 
lo cual ha llevado a ser considerado un caso de plagio lamentable (Márquez 
Villanueva, 1981).

A partir de aquí, Manescal se adentra en una reflexión sobre las causas de 
la pérdida de España. Toda la culpa se desplaza de los vicios de Rodrigo para 
cargarse en la figura de Florinda. 

per molt que vullam especular y escudrinyar la causa, la principal trobarem los 
pecats, en particular del rey y dels que tenian lo mando. (Manescal, 23). 

Manescal reflexiona sobre el nombre de Cava, apodo peyorativo por el 
que se conocía antes de Luna a la hija del conde Julián (Menéndez Pidal, 
1950; Gaylord, 1992; Maura, 2003), y apoya sus argumentos en el ejemplo 
bíblico, que deforma para adecuarlo a sus necesidades argumentativas. 

se deya Cava, però no era aqueix son nom sinó dona Florinda, a la qual los 
àrabes per infàmia li di-gueren Cava, que significa entre los Àrabes una dona 
infame. (Manescal, 16).

Un aspecto importante a tener en cuenta es que fue Luna el primero en 
llamar Florinda a la hija del conde Julián. Este hecho es importantísimo 
porque permite saber qué tradiciones toman al granadino como referente 
y cuáles no.

En un ejercicio de retórica y deformación magistral del ejemplo bíblico, 
Manescal explica el proceso por el cual Florinda es la responsable de la inva-
sión musulmana de la península y llega a comparar el pecado de Eva con el 
de Florinda. Dice que Eva fue la primera Cava porque causó la pérdida del 
Paraíso, y por eso no es de extrañar que otra mujer sea la causa de la pérdida 
del territorio a manos enemigas, justamente porque ya existe un precedente. 
Incluye además una reflexión sobre el nombre de Eva, que dice ser el origen 
del de Cava por una evolución del hebreo.



	 «la pérdida de españa»: leyenda fundacional identitaria.	 75 
	 comparación entre dos versiones renacentistas clave en torno a su autoría

No diu mal en dir que Eva fou lo principi d’esta pèrdua, però si estava versat 
algun tant en llengua Hebrea veuria com lo nom de Eva és corromput, y son 
nom era Cavah. (Manescal, 24).

Esta misoginia que demuestran no solo el teólogo sino también el grana-
dino, va a mayores cuando se culpa directamente a Florinda de la invasión, 
liberando así a  Rodrigo de toda culpa. Realmente este cambio de perspec-
tiva no solo es repentino sino forzado en el extremo. A lo largo del texto 
se defiende que la culpa de las invasiones radica en las faltas y pecados no 
redimidos de Rodrigo, teoría que no se mantiene hasta el final, sino que se 
ve modificada por las exigencias de adecuar la leyenda nueva con el relato 
tradicional de la Cava y la pérdida de España.

Otro concepto discordante entre los dos autores es el de destino y volun-
tad de Dios. Después de hablar de la Torre de Hércules, Manescal introduce 
la novedad de intervenir personalmente para hablar de la posible redención 
de los pecados del rey, cosa que evitaría la invasión y el final trágica del 
reino; pero don Rodrigo es un rey dominado por los vicios y, en lugar de 
redimirse, decide seguir adelante y trasladar la corte de Toledo a Córdova 
para mejorar su seguridad. El hecho que el autor presente la posibilidad que 
Rodrigo pudiera redimir sus pecados y evitar así la invasión musulmana se 
opone a la idea de destino y es más plausible encontrarla formulada por un 
doctor en teología como Manescal, que por uno traductor morisco como 
Luna (Duran y Requesens, 1997), ya que para el cristianismo el concepto 
de destino está subordinado al de redención y Luna lo entiende solo como 
providencia o voluntad de Dios.

De hecho, no es la primera vez que Manescal introduce reflexiones de 
carácter erudito que representan otro de los puntos de divergencia respecto 
de Luna. Aparte de las breves explicaciones sobre el origen del nombre de 
Gibraltar y Guadalete, ambas ausentes en el granadino, Manescal introduce 
reflexiones eruditas que le otorgan una pátina de veracidad que lo aleja de la 
fabulación en la que muchas veces cae Luna. La primera de estas reflexiones 
es la justificación sobre una posible variante de la propia leyenda que afirma-
ría que la agravada no es la hija del conde sino la esposa. Esta variante aparece 



76	 oriol miró martí

durante la primera mitad del siglo xiii, tal como lo registran el Toledano 
(1243) y la Crònica de Sant Joan de la Penya (1372). El origen de este cambio 
se encuentra en el historiador bizantino del siglo iv Procopio de Cesarea, 
quien usa el motivo del anillo como símbolo del agravio, tal como también 
se hace en el relato bíblico de David y Betsabé (Samuel 11,14).

La segunda de estas reflexiones es la que explica la traición de los hijos de 
Vitiza. Cuando los ejércitos cristianos han caído ante Tarif en la gran batalla 
final, Manescal interrumpe la narración para hablar de las posibles causas 
de la derrota de los de Rodrigo. Una de ellas sería la traición de los hijos de 
Vitiza, predecesor de Rodrigo. Estos dos personajes, Achila y Ardo, habrían 
establecido alianzas secretas con Tarif y Julián y habrían abandonado el cam-
po en plena lucha, dejando sin efectivos a Rodrigo. 

Sin embargo, Manescal niega no solo la traición, sino incluso la supues-
ta intervención de Achila y Ardo, ya que el clérigo, basándose en hechos 
históricos, demuestra que los hijos del anterior monarca nunca se habrían 
aliado con un rey usurpador como Rodrigo, por una parte; y por otra, por 
no haberlo encontrado verificado en ninguna autoridad. 

Según la Crónica Mozárabe (754), el rey godo Vitiza empezó a reinar en 
el año 702, a la muerte de Égica, su padre, quien en el 695 le había asociado 
al reino y le había nombrado gobernador de Galicia. La tradición de los vi-
tizanos que habla de los pactos con los árabes y la aceptación de la conquista 
musulmana se encuentra recogida en la Crónica Pacense (Crónica Mozárabe 
de Isidoro Pacense, 754). Para su autor, un morisco que vivió en Córdoba 
y Toledo, Vitiza fue un monarca clemente que arregló los abusos de su pa-
dre devolviendo bienes y libertades a los condenados por el rey precedente. 
Además, convocó el XVIII Concilio de Toledo (702) y promulgó las últimas 
leyes que se incorporaron al Liber Iudiciorvm, la recopilación de leyes visi-
góticas mezcla de la antigua legislación romana y las nuevas imposiciones 
germánicas que la aparición del derecho común acabó por sustituir a finales 
de la Edad Media. Según la citada crónica, Vitiza habría vivido durante el 
reinado de su padre en la ciudad de Tuy, donde hirió de muerte a Favila, pa-
dre de don Pelayo, a quien acabó expulsando del reino una vez ya coronado 
en Toledo. La tradición antivitizana, sin embargo, presente más bien en el 



	 «la pérdida de españa»: leyenda fundacional identitaria.	 77 
	 comparación entre dos versiones renacentistas clave en torno a su autoría

norte peninsular, presenta a un Vitiza vicioso que, para justificar sus excesos, 
forzó al clero a vivir entregado a la lujuria. Así lo hace la Crónica de Moissac y 
la Crónica de Alfonso III (911). La muerte de Vitiza como jefe del reino abrió 
un período de guerra civil. La elección de Rodrigo por asamblea debería ha-
ber tenido lugar durante la primavera de 710. Además, esta elección se llevó 
a cabo, según la Crónica Pacense (754), de forma irregular. La citada crónica 
también explica cómo Rodrigo se apoderó del reino y también cómo en el 
momento de la invasión musulmana, este intestino furore confligetur se en-
contraba en plena guerra civil (Larra, 1997).

Diuen alguns que dos fills de Vitisa als quals lo rey don Rodrigo avia comanat 
dos parts de l’exèrcit se concertaren la nit antes ab lo capità Tarif y compte don 
Julià que dexarian al rey en lo mig de la pelea, sens consentir que ses esquadres 
peleassen, com diuen que u feren y posaren en execució. Lo que no és creïble: 
una, perquè estos no tenian molta amistat ab lo rey don Rodrigo; altre, perquè 
los autors més graves que en esta història yo he llegit no’n fan menció, de aquest 
cas. (Manescal, 22 v).

La siguiente reflexión es sobre la fecha de esta gran batalla por el destino 
del reino. El clérigo vuelve a apoyarse en fuentes eruditas que, como es cos-
tumbre, no cita, y que presentan divergencia no ya sobre el año, que todas 
coinciden en señalar como el 714, sino sobre el mes y el día. La reflexión se 
articula a través de las equivalencias del calendario musulmán y el cristiano.

Fou esta última pelea l’any set-cents y catorze conforme diuen tots los historia-
dors, encara que en lo mes y dia varian, perquè alguns diuen que era en la Luna 
de Muharran, que era en lo octubre, y seria segons aquest compte a vint-y-tres 
o vint-y-quatre del mes. Altres diuen que era lo mes de Xavel, que concorda ab 
lo nostre mes de setembre, y diuen era a nou delmes, en diumenge. En altres he 
trobat que fou a quatre de setembre, y en alguns a set, per a nostre propòsit y 
intent no y a molt que reparar en lo dia, puys sabem la veritat de la història que 
anam tractant en lo substancial y principal. (Manescal, 23).

A lo largo de los dos textos, todas las cartas incorporan la concordancia 
de las fechas según el calendario de quien las escribió. Es decir, que si la carta 



78	 oriol miró martí

está escrita por un árabe, la fecha seguirá el calendario musulmán, mientras 
que los cristianos seguirán el calendario romano. En todo momento, sin 
embargo, ambos registran las equivalencias con el calendario actual. Así, por 
ejemplo, dice Luna:

Hixera quiere dezir fuga, y es donde cuentan los Arabes sus aúos, y concuerda 
el aúo 91 della con los aúos del Nacimiento de N.S. JesuChristo de 712 aúos. 
(Luna, cap. I).

De nuestro Real Palacio de Zarbal del Arabia felize à dos dias de la Luna de 
Sahben de noventa y dos aúos [Concuerda esta data con el mes de Setiembre del 
Nacimiento de Nuestro Seúor Jesu Christo de 713 aúos]. (Luna, cap. V).

Del mismo estilo es la siguiente, que trata de la longitud de la conquista. 
Esta vez también Manescal acude a las fuentes eruditas para precisar un 
momento histórico y acercarse a la realidad alejándose de la fabulación. Asi-
mismo, el clérigo dice que posee dos cartas que ayudarían a fechar el evento: 
estas cartas, concretamente una de don Pelayo a Tarif y la otra de Tarif a 
Almanzor, son transcritas únicamente en Luna y resumidas sintéticamente 
en el catalán.

Diuen alguns historiadors que ab vuyt mesos se ensenyoriren de Espanya; altres, 
que ab catorze; alguns, que ab dos anys, y adalguns los apar qu’estigueren sinch 
anys. Tinch per més certa la opinió que diu que ab vuyt mesos o catorze fou esta 
conquista, una perquè aprés de las peleas que tingueren ab don Rodrigo no se’ls 
féu casi resistència, y axí pogueren ab breu temps rendir a Espanya. Altre, perquè 
en més mans an arribat dos cartes. (Manescal, 23 v).

En la misma línea que las argumentaciones anteriores, Manescal intro-
duce una brevísima reflexión sobre la cuestión de la lengua. En este sentido 
es necesario destacar esta defensa de la lengua no a favor de ningún naciona-
lismo ni política determinada, sino deudora de una necesidad comunicativa 
urgente. 



	 «la pérdida de españa»: leyenda fundacional identitaria.	 79 
	 comparación entre dos versiones renacentistas clave en torno a su autoría

Cuando Rodrigo ha abusado de Florinda, esta envía a su padre, que se 
encuentra en una embajada diplomática en África, una carta en la que le 
hace conocer, a través de unos símbolos muy concretos, todo el agravio. 
Estos elementos son uno anillo y una piedra verde partida en dos mitades 
que, según la joven, rompió el rey con su ofensa. El hecho que el personaje 
agraviado esté fuera por orden del violentador es un tópico de larga tradi-
ción. En estos relatos se repite el motivo del mal consejo que el agraviado da 
al ofensor, a pesar de no estar presente ni en Manescal ni en Luna, pero sí en 
otros relatos que tratan la pérdida de España, como el Libro contra el seta de 
Mahomat del obispo San Pedro Pascual (Valencia, 1227?-1300) o la Crónica 
de San Juan de la Peña (1372).

Manescal transcribe la carta de Florinda tal como la reproduce Luna, 
aunque al principio duda si ha hecho bien de traducirla al catalán. Así pues, 
la carta de Florinda así como la reacción de Julián que incluye Manescal son 
una traducción literal de Luna, quien a su vez se había basado en la Crónica 
del moro Rasís de Pedro del Corral, tal como demostró en su día Menéndez 
Pelayo (1985). 

No es el único momento en el que Manescal da explicaciones por haber 
escrito el Sermó en catalán. La consideración del público al que se dirige 
será el factor decisivo del cambio, pues en un primer momento, tal y como 
afirma en el prólogo, el autor dudaba si hacerlo en latín, siguiendo así la 
tradición sermonística, o en castellano. El latín se desestima por tratarse de 
materia histórica, tal como la convención pedía. El castellano, por último, 
tampoco se elige porque el auditorio lo formaban catalanes a muchos de los 
cuales les sería difícil entender el sermón por haber tenido poco contacto 
con castellanos. La necesidad comunicativa resuelve, pues, un dilema lin-
güístico.

Emperò a la postra, aprés de alguns anys, avent de imprimir altres sermons me só 
resolt de imprimir aquest sermó. Podia axir en llatí, com los altres, lo que aguera 
fet de bona gana, si no agués paregut que, per ser història, convenia isqués en 
romans. Aquest podia ser castellà, que per a qui a estat en Castella y tracta ab 
castellans, no fóra cosa dificultosa, del qual parer eran alguns, entenent que en 
llenguatje castellà avia de ser més comú y més apazible. Emperò advertint s’era 



80	 oriol miró martí

predicat en cathalà, i devant cathalans, an tingut per acertat se imprimís en 
cathalà. (Manescal, Al Lector, 2, lín. 10-19). 

Y perquè la carta que escrigué dona Florinda és discretíssima y no aurà arribat 
en mans de tots, me ha paregut escriurer-la en nostre llenguatje, encara que ab 
diferent la escrigué ella. (Manescal, 17).

Convendría hacer ahora un breve paréntesis, porque existe un concepto 
discordante entre ambos autores que no afecta en sí a la leyenda y que con-
viene comentar. Se trata de una puntualización sobre las variantes de poder 
que caracterizan las coronas de donde provienen los autores, por bien que ya 
en la época en que fueron escritas la castellana y la catalana se encontraban 
unidas. Cuando al principio de la narración Julián se dirige a Muza para 
que organice la invasión, el cabecilla árabe sabe que no está capacitado para 
tomar este tipo de decisiones y escribe una carta a su rey Almanzor. La dife-
rencia de la que hablamos es que, en la tradición de Luna, Almanzor decide 
por sí mismo ayudar a Julián y ordena al Consejo que ejecute sus órdenes. 
En Manescal, sin embargo, son el rey junto con el Consejo los que deciden 
tomar parte en la lucha. Esta sutileza, que podría parecer irrelevante, es 
fundamental para entender los diferentes conceptos de poder de los dos 
autores. A través del catalán, pues, vemos la fuerza que tenían las institu-
ciones ciudadanas en la corona catalano-aragonesa y cómo esta se refleja en 
la literatura. Recordemos que una de las finalidades de Zurita en los Anales 
de la Corona de Aragón (1610) fue precisamente la de explicar el funciona-
miento de las Instituciones dentro de la Corona para justificar delante de 
las autoridades reales castellanas esta variante de poder que incluía la misma 
concepción monárquica.

De tal manera, que quedò satisfecho el Rey Miramamolin Almançor, y assi se 
resolviò en su Consejo, que se escriviesse al Governador Muça. (Luna, cap. V).

Lo rey y los del consell restaren molt satisfets. Resolgué’s en lo consell que se escri-
gués al governador Muça. (Manescal, 18).



	 «la pérdida de españa»: leyenda fundacional identitaria.	 81 
	 comparación entre dos versiones renacentistas clave en torno a su autoría

Las divergencias entre ambos autores, como vamos viendo, no se concre-
tan en elementos secundarios, sino que afectan directamente la articulación 
del entramado fundamental de la leyenda. Existen, sin embargo, algunos 
otros que son de menor importancia, pero que de todos modo conviene 
recordar. Uno de estos sería la divergencia entre el número de efectivos, que 
ambas obras registran a partir del momento en que comienzan las hostilida-
des. Manescal y Luna tienen especial cuidado en concretar en cada momen-
to el número exacto de efectivos con que cuenta cada ejército. Manescal, 
sin embargo, y a pesar coincidir a grandes rasgos con el granadino, utiliza a 
veces las fórmulas con el orden cambiado y a menudo modifica la cantidad 
de hombres.

Con seis mil hombres, assi Moros, como Christianos de los del vando del Conde 
Don Julian, y trecientos hombres de à cavallo. (Luna, cap. VII).

Ab sis mil hòmens de a peu, entre Christians Julianistes y mo- ros, y tres mil de 
a cavall. (Manescal, 20 v.).

Otros detalles divergentes serían el entierro de cadáveres que realiza Tarif 
o la concreción de la duración de la gran batalla, ambos solo registrados por 
el granadino.

Vemos, por tanto, cómo toda la leyenda en Manescal puede entenderse 
como la historia de un castigo divino. Este castigo es anticipado por varias 
profecías y, según el modelo bíblico en el cual se inspira, si la actuación erró-
nea que lo provoca no se soluciona, la tragedia deviene inevitable. Concreta-
mente, el teólogo catalán describe la caída de los poderosos por sus pecados, 
lo cual explicaría las invasiones y las constantes desgracias que sacuden a 
los personajes. En este sentido conviene explicitar que Manescal considera 
los árabes gente sin misericordia, lo cual contradice las teorías de Luna y 
separa totalmente la finalidad de las dos obras. Los árabes en Manescal son 
vistos como uno castigo, a pesar de no tratar nada de su reinado ni tampoco 
presentarlos como el período de dominación oscura que imponía la tesis 
neogoda. El hecho de que la reconquista de los territorios se trate de modo 
diferente que en el granadino es el otro punto fundamental que incluye la 



82	 oriol miró martí

finalidad de la leyenda, tal como se ha hablado antes. Por tanto, la profecía 
que justificaba la entrada de los sarracenos en la península por voluntad 
divina a causa de los pecados de los godos, tan extendida por Europa, en-
cuentra en Manescal un nuevo transmisor.

En Luna, sin embargo, se plantea la cuestión desde de un ángulo comple-
tamente diferente, y es que la civilización árabe, que sí aparece también en 
principio como castigo, es vista como una cultura superior a la peninsular 
del siglo viii (y comparable, por tanto, a la española del xvi) que sustituye 
una política corrupta y un mal gobierno. Es a decir, que Luna plantea una 
situación peninsular desastrosa que la invasión musulmana no hace más que 
corregir. Estos conquistadores, además, respetarán la religión y los bienes del 
pueblo, factor que combinado con un período de dominación lo suficiente 
significativo, y no un breve paréntesis, daría lugar a la mezcla inevitable 
de sangre, lo cual desmonta la tesis de los cristianos viejos y la pureza de 
sangre, principal obstáculo para quienes pretendían ascender económica y 
socialmente. Luna presenta una situación en que se afirma que nadie podía 
ser realmente descendiente de los godos sin tener sangre sarracena: este he-
cho, lejos de ser considerado una vergüenza, se presenta como un honor. 
La unión de Zahra, la princesa musulmana, y Rodrigo, el gran rey godo, 
demostraría la introducción de sangre sarracena en la corte. Esta mezcla, 
por tanto, mezclaría la mejor parte de las dos culturas y las hermanaría ín-
timamente, hecho que llevaría a considerar la España musulmana como un 
reino que desconocía los problemas y el ambiente de crispación que sufría 
la España del siglo xvi. 

En conjunto, vemos cómo Manescal ofrece una nueva versión de la le-
yenda de la pérdida de España. Esta versión está basada en la tradición de 
Luna y no se puede considerar copia ni traducción.

Las razones que podrían oponerse son que más del cincuenta por ciento 
del texto de Manescal es traducción literal de Luna. Además, la acción se 
desarrolla paralelamente en las dos tradiciones. Las leyendas forman parte 
de una historia mucho más grande, es a decir, se encuentran insertadas en 
un corpus textual que no trata solo de la caída del territorio a manos musul-
manas. Los dos autores evitan el concepto de guerra de religión en favor de 



	 «la pérdida de españa»: leyenda fundacional identitaria.	 83 
	 comparación entre dos versiones renacentistas clave en torno a su autoría

una lucha limpiamente política y culpan de la invasión a Florinda en un giro 
inesperado que se produce en el mismo momento y abajo las mismas cir-
cunstancias en ambos autores. Por último, ambos comparten la utilización 
paralela del calendario árabe y romano y la presentación de su equivalencia 
cristiana.

A pesar esto, las razones que demuestran la originalidad del catalán son 
más que significativas. Ambos autores mantienen una concepción opuesta 
de la civilización invasora. La estructura formal del escrito es totalmente di-
ferente: el granadino divide la leyenda en capítulos y cartas, mientras que el 
catalán diluye la historia dentro del fluir natural del sermón, a pesar de que 
también incluya de modo diferenciado algunas cartas. El catalán introduce 
elementos que no se encuentran en Luna, como la historia de las sucesiones 
reales hasta Almanzor o el intento de erudición histórica que le permite 
reflexionar sobre la duración de la conquista o deformar el ejemplo bíblico 
para culpar a Florinda de la pérdida de España. La leyenda, además, tiene 
una finalidad diferente en cada autor: Luna pretende mejorar la situación de 
los moriscos españoles y demostrar con el ejemplo del pasado que se puede 
convivir en paz, mientras que Manescal pretende demostrar su valía como 
cronista y al mismo tiempo desmontar cualquier pretensión anexionista ba-
sada en la tesis neogoda. Ambos se oponen también en el concepto de destino 
y voluntad de Dios, porque mientras Luna defiende el primero, Manescal 
cree que la redención de los pecados hubiera evitado la guerra. Por otro lado, 
las dos tradiciones siguen fuentes diferentes para las sucesiones de los mo-
narcas árabes: es más, solo en Luna se halla presente el tópico del manuscrito 
encontrado escrito en una lengua que necesita ser traducida. 

Con todo, existen pequeñas diferencias dentro de las mismas narracio-
nes, como son el resumen de algunas partes y cartas, la divergencia en el 
número de efectivos de los ejércitos, las diferentes concepciones de poder, 
la breve explicación sobre el origen de ciertos topónimos y otros detalles 
secundarios, como el entierro de cadáveres o el descanso en Córdoba.

Por todas estas razones, consideramos que la leyenda de la pérdida de Es-
paña que Manescal incluye dentro del Sermó del Rei Jaume II es una creación 
nueva y original, y que si tantas similitudes presenta con la misma leyenda 



84	 oriol miró martí

que Luna incluye dentro de su Historia verdadera del rey Rodrigo es porque el 
teólogo catalán la toma como su fuente primera y referente directo.

BIBLIOGRAFÍA

Alonso, C. (1979). Los apócrifos del Sacromonte (Granada). Estudio Agustiniano.

Badia i Margarit, A. M. (1966). La lengua literaria en la Edad Media: historia de 
la literatura catalana, 1. Ariel.

Barrios Aguilera, M. y García-Arenal, M. (2006). Los plomos del Sacromonte. 
Invención y tesoro. Universitat de València.

Cabanelas Rodríguez, D. (1965). El morisco granadino Alonso del Castillo. Patro-
nato de la Alhambra.

Caro Baroja, J. (1992). Las falsificaciones de la historia (en relación con la de Espa-
ña). Seix Barral.

Caro Baroja, J. (2000). Los moriscos del Reino de Granada. Ensayo de historia so-
cial. Istmo.

Díaz, J. S. (1984). Bibliografía de la literatura hispánica. Vol. XIII. CSIC.

Domínguez Ortiz, A. y Vincent, B. (1993). Historia de los moriscos. Vida y tra-
gedia de una minoría. Alianza Editorial.

Duran, E. y Requesens, J. (1997). Profecia i poder al Renaixement. Tres i Quatre.

Gaylord, M. (1992). Spain’s Reinassance Conquests and the Retroping of Identi-
ty. Journal of Hispanic Philology 16(2), 125-136. 

González Fernández, L. (2008). Honofre manescal y su Miscellanea de tres 
tratados (1611). Universidade de Santiago de Compostela.

Hagerty, M. J. (2007). Los libros plúmbeos del Sacromonte. Comares.

Kamen, H. (2011). La Inquisición Española. Una revisión histórica. Crítica.

Larra, F. (ed.). Historia de España. Planeta.

Martin, G. (2020). La «pérdida y restauración de España» en la historiografía 
latina de los siglos viii y ix. e-Spania, 36.

Maura, J. F. (2003). Leyenda y nacionalismo: alegorías de la derrota en La Malin-
che y Florinda La Cava. Espéculo: Revista de Estudios Literarios, 23. 

Menéndez Pelayo, R. (1985). Floresta de leyendas heroicas españolas. Rodrigo, el 
último godo. Vol. I-II. Clásicos Castellanos.



	 «la pérdida de españa»: leyenda fundacional identitaria.	 85 
	 comparación entre dos versiones renacentistas clave en torno a su autoría

Menéndez Pidal, R. (1950). Historia de España. Tomo IV, España Musulmana 
711-1031. Espasa-Calpe.

Palau Dulcet, A. (1954). Manual del librero hispanoamericano. Vol. 7. Librería 
Anticuaria.

Pujol, M. (1999). Jaume I i la literatura. Barcelona.

Riquer, M. de (2000). Llegendes històriques catalanes. Quaderns Crema.

Rocha, J. (2018). La Edad Media española en la literatura española contemporá-
nea: textos identitarios y representaciones históricas. Olivar, 19(29), 155-172.

Sánchez-Hidalgo, A. (2016). Identidad e historia en la literatura española. 
Anuario de Letras Modernas, 23, 111-126.




